
,tWI( · 



:DICE BLAHOSLAV 

KNIHY O NÁBOŽENSTVí 

A PRO NÁBOŽENSTVí 

XI 

ŘíDí Dr. R. J. STEJSKAL 



POHNUTKY 

DOBROČINNOSTI 

V KŘESŤANSTVí 

Rozbor vztažností 

mezi theologií a sociální službou 

Napsal 

Ph. Dr. F RAN TiŠ E K M. H N í K 

PRAHA 1q35 



PŘEDMLUVA 

Sociální práce si získala významné postavení pn 
úsilí o zdravé soužití všech společenských vrstev, 
utvářejících novodobou lidskou pospolitost. Sociálně 
zdravotní zařízení v rámci celkové organisace veřejné 
správy jsou stále doplňována novými korporacemi, 
sloužícími účelům dobročinnosti, jakož i složitou sou­
stavou opatření sociálně politických. Péče státních či­
nitelů o zdraví všeho obyvatelstva, o smírné vyrovná­
vání sporů mezi mocenskými skupinami, zastupujícími 
protichůdné zájmy, jakož i záměrné podpory, posky­
tované pravidelně v důsledcich sociálního zákonodár­
ství lidem, závislým na veřejné pomoci, odsunuly 
charitativní snahy křesfanských církví na vedlejší 
kolej. 

Úkolem tohoto spisu jest poukázati na důležitost 
1láboženské motivace dobročinných skutků. Křesfan­
ský světový názor vytvořil vhodné morální prostředí, 
na jehož pozadí mohlo jedině dojíti k vytříbení so­
ciálního svědomí a k výstavbě cívilisace, která za­
kresluje dělnou lásku k bližnímu do svých stavitel­
ských plánů. Křesfanské náboženství nemáme tu na 
zřeteli jako ideologický sektor "in abstracto", nýbrž 
jako soubor vedoucích sociálně theologických nauk 
v jejich konkrétním vlivu na formulaci zásad dobro­
činnosti. Rozborem hlavních bohosloveckých typů dě­
jinného křesfanství po stránce jejich sociálně Iiloso­
lické tvářnosti, jak nám ji zrcadlí směrodatné původní 
prameny, chceme dojíti k postižení souvztažnosti mezi 
theologií a sociální službou. Pojednáni jest určeno 
stejně pro činovníky v církevním povolání, jako pro 
sociální pracovníky v občanském životě, pokud chtějí 
porozuměti nábožensko-Iilosolickým základům svého 
dobročinného díla. 

O vydání knihy se zasloužili členové Ústřední rady 
československé církve, jmenovitě patriarcha Th. Dr. 



G. A. Procházka a tiskový relerent profesor Václav 
Sladký, senátor Národního shromáždění, jimž na 
prvém místě platí můj upfímný dík., Vděčně vzpomí­
nám Ph. Dr. Alice G. Masarykové, předsedkyně Ces­
koslovenského Cerveného kříže v Praze, Sira Percy 
Aldena, předsedy British Institute ol Soda I Service 
v Londýně a profesora Ph. Dr. Roberta C. Dextera 
v Bostonu (USA.), kteří mne v práci povzbuzovali a 
poskytli k ní cenné podněty. První nástin svého spisu 
jsem napsal na Manchester College v Oxlordu. Děkuji 
profesoru Raymondu V. Holtovi (M. A., Oxon), pro­
lesoru J. H. Weatherallovi (M. A., Oxon) a Th. Dr. 
W. H. Drummondovi, že mně v práci pomáhali; děkuji 
profesoru P. L. J. Walkerovi, S. J. (M. A., Oxon), 
vicerektoru Campion Hall v Oxfordu, že pročetl i kri­
ticky posoudil prvou a druhou část spisu v anglickém 
rukopise, a ředitelství Bodleyan Library za opatření 
přístupu k potřebné literatuře. Dále jsem povinen dí­
kem profesorům Husovy čs. evangelické fakulty boho­
slovecké v Praze, především Th. Dr. Františku Bed­
nářovi a Th. Dr. Aloisu Spisarovi za kritické prohléd­
nuti rukopisu po stránC'e obsahové. Nakonec děkuji 
Ph. C. Františku Jungmannovi za péči, kterou věno­
val jazykové stránce rukopisu a zvláště též své choti 
Marii za všechno její obětavé a trpělivé přispění. 

V Praze v den Dušiček 1935. 

• 



Část úvodní 

Sociální dobročinnost 

a světový názor 



• 

1. 

POJEM SOCIÁLNf DOBROČINNOSTI 

Úkolem tohoto pojednání je sledovati vliv ducha 
křesťanského náboženství, zaznamenaného v hlavních 
bohosloveckých soustavách dějinného křesťanství, na 
teorii a prak si sociální dobročinnosti. Dříve než při­
stoupíme k rozboru sociálně filosofické povahy zá­
kladních ideologických útvarů křesťanských, vyme­
zíme pojem sociální dobročinnosti. Pokusíme se jej 
stanoviti tak, aby odpovídal úsilí o cílevědomé pře­
konávání sociálních chorob a aby obsáhnu! v sobě 
pohnutky vedoucí k sociální službě, které jsou vždy 
založeny na světovém názoru subjektu i objektu so­
ciální práce. 

Dospěti k podobnému výměru sociální dobročin­
nosti není úkol snadný. Oblast činností, podnikaných 
společností za tím účelem, aby bylo dosaženo poměrné 
vyrovnanosti mezi protichůdnými sociálními silami a 
aby bylo pomoženo skupinám lidí sociálně závislých, 
jest neobyčejně rozsáhlá. Dále jest třeba dbáti té 
skutečnosti, že motivace sociálně prospěšných čin­
ností ve světovém a životním názoru bývá zazname­
nána jen v nečetných případech s objektivitou, která 
by byla prosta jakékoli zaujatosti. 

Definice sociální dobročinnosti a výrazů jí pojmo­
vě blízkých (jako jsou: sociální práce, sociální péče, 
sociální inženýrství) jsou různorodé podle toho, zda 
si všímají spíše bohatě členěného pole sociálně pro­
spěšných činností nebo konečného cíle dobročinnosti 
~nebo pracovní techniky sociální pomoci. 

J. H. Tufts1
) vypracoval pět druhů definic sociální 

práce. Výměr se může podle něho soustředit na zpú-

1) Educatlon and Training for Social Work. New York 
1923. 

11 



sob služebnosti vůči příslušníkům tříd sociálně zá­
vislých. Jiná definice může přihlížet k soustavnému 
výzkumu a léčení společenských nesrovnalostí. Další 
druh výměru může uplatnit hledisko vývojové a zdů­
raznit pokrok v organisaci a vědeckém řízení sociální 
péče. Jiná definice může podat výčet nejdůležitějších 
oborů veřejné a dobrovolné pomoci. Konečně přichází 
pro výměr v úvahu začleněnost sociální práce do sou­
hry ostatních společenských institucí v rámci sociál­
ního procesu. 

Tufts též upozornil, že bohatě členěná oblast spo­
lečenské dobročinnosti vytváří v moderní společnosti 
diferencovanou řadu zaměstnání, která se od sebe 
navzájem liší. Činí současně rozdíl mezi ústředním 
polem a meznými poli sociální práce. Ústřední pole je 
vyhrazeno péči o zanedbané děti a o vykolejené ro­
diny, jakož i snaze o celkový soulad sociálních zájmů. 
Mezná pole se věnují součinnosti s rodinou, s předsta­
viteli státní moci a hospodářských institucí; okra­
jová pole přicházejí do blízkosti veřejného zdravot­
nictví, lékařství, rekreace a umění a vyžadují pláno­
vité spolupráce sociálních pracovníků s mnoha druhy 
zástupců jiných povolání. 
~~obá sociální dobročinnost se vyznačuje plá­

novitostí, vědeckou technikou práce a trvalým 
zájmem veřejných korporací na pravidelné pomoci 
třídám společensky závislým. Péče o chudé, nemocné 
a úchylné členy lidské společnosti je součástí politiky 
sociálně orientované. Sociální práce, na níž 'Soudobá 
dobročinnost spočívá, jest organickou součástí obecní 
i státní administrativy. Sociologický výzkum spole­
čenských poměrů je nezbytným předpokladem kaž­
dého úsilí o sociální vyrovnanost a o nápravu v ne­
zdravých oblastech pospolitého soužití. 

Sociální pracovník, který by však současně oče­
kával od sociologie osvětlení konečných cílů dobro­
činnosti, si není vědom hranic sociální vědy. Sociální 
dobročinnost si musí osvojit objektivitu nezaujatého 
východiska, aby mohla přehlédnout skutečné životní 
potřeby celé pospolitosti, než přistoupí k řešeni vzá­
jemně souvisejících případů, které vyžadují konkrétní 

12 



sociální pomoci. Podklad pro ně získává sociální pra­
covník v sociologii a v pomocných 'Sociálních vědách, 
zvláště ve statistice, v sociálním lékařství a v národ­
ním hospodářství. Sociologie jako abstraktní věQa 
o útvarech a zákonitostech společenského 'Soužití není 
oprávněna poskytovat návod k případové sociální 
péči; při tom však podává analytický i skladebný 
obraz o yzájemné vázanosti sociálních jevů a dospívá. 
k stanovení všeobecně platného měřítka pro normál­
nost a patologičnost pospolitého života. 

Objektivistický ráz vědecké sociologie vede nutně 
k tomu, že sociální pracovník sice získává v soustav­
ném výkladu zákonitostí pospolitého soužití více méně 
přiměřenou předsta vu o souhře sociálních faktů; 
avšak !Darně žádá, aby mu sociální věda poskytla 
víru, že svou dobročinností slouží konečným cílům, 
k nimž jest zaměřena každá snaha o zlepšení sociální 
.situace. Emil Durkheim se shoduje sR. M. Mac lve­
rem v zdůrazňování skutečnosti, že není absolutní 
normy, podle níž by mohla jedna společnost přede­
psat společnosti jiné soubor pravidel, určujících prů­
měr sociálního zdraví na určitém stupni společen­
ského vývoje. Pro absolutně platnou normu, která je 
mimo hranice legitimního zájmu sociologova, je kom­
petentním rozhodčím theologie. Ta však má opět. 
svěřit svou orientaci ve faktech sociální zkušenosti. 
sociologickému kriteriu. 

Sociologické pojetí úkolů sociální práce je příznač­
ným rysem moderní dobročinnosti, zesvětštěné, po­
dle zákona povinné a postátněné. Individualistický 
základ soukromé dobročinnosti však má dosud ko-· 
řeny v bohosloveckých názorech křesťanského nábo­
ženství, jejichž sociální únosnost budeme zkoumat 
v tomto pojednání. 

Novodobý sociální pracovník potřebuje objektiv­
ního popisu sociální 'Situace, avšak současně též filo­
soficky zdůvodněné víry v mravní oprávněnost a 
v bezpečnost duchovní zakotvenosti své sociálně pro­
spěšné činnosti. Můžeme na tomto místě jen. stručně· 
naznačit, v čem spatřujeme důležitost sociologie a 
sociální ethiky pro sociální práci, a to ještě dříve než 

13, 



přistoupíme k stanovení pojmu sociální dobročinnosti. 
Období po světové válce se vyznačuje vzrůstajícím 

smyslem pro odpovědnost státních i mezinárodních 
pospolitostí za lidský osud závislých jednotlivců. Ni­
kdy dříve v dějinách nebylo do té míry uvědomována 
sociální vázanost v oblasti politické, hospodářské a 
kulturnÍ. Lidská společnost dospívá k vědomí o pod­
statné důležitosti kolektivního zdraví a o nezbytnosti, 
aby bylo dosaženo souladu v interakci protichůdně 
působících sociálních sil, jež se projevují při vázanosti 
složitě organisovaných zájmů. Výzkum patologických 
polí ve společenském soužití se stal předmětem speci­
álního oboru vědecké sociologie. Třebaže jsou v něm 
choroby společenského organismu popisovány velmi 
objektivně, vedl k rozpoznání škodlivosti sociálních 
nemocí pro celek lidské pospolitosti. Sociologická ori­
entace sociální práce podmínila ve svých důsledcích do 
značné míry odosobněnost dobročinnosti, pokud není 
předstihování společenských chorob a jejich přímé 
potírání doprovázeno zájmem na zlepšení mravního a 
hmotného osudu jednotlivců. 

Charles A. Ellwood2
) osvětlil závislost soudobé 

sociální práce na teoretické sociologii a dospěl k zá­
věru, že dobročinnost má vycházet z poznané záko­
nitosti společenských sil, které utvářejí pospolitý ži­
vot lidstva. Sociální práce ve snaze o povznesení tříd 
společensky závislých k normálnímu způsobu života 
může ZÍskati ze sociologie četné poznatky o silách, 
jež určují zdravý společenský vývoj, a o pravidelné 
organisaci vztahů mezi lidmi, jakož i o předpokladech 
k dosažení rovnováhy ve vztazích jednotlivců v rámci 
kolektiva. Z četných projevů o důležitosti sociálních 
věd pro konkrétní sociální péči uvedeme aspoň názor 
dr. Alice Masarykové, přednesený na První meziná­
rodní konferenci pro sociální práci: "Musíme mít pev­
ně stanoveny velké problémy a principy sociologické, 
dříve než se přiblížíme ke každé podrobnosti." 

Vedle odborného porozumění sociální situaci, ke 
kterému se dostává studiem sociologie, potřebuje so-

~ ) Methods in Sociology. A Critical Study. Durham 1933. 

14 



ciální pracovník víry ve své povolání a ujasnění o po­
hnutkách dobročinnosti. Budeme v dalším zKoumati, 
pokud může odvodit motivaci své činnosti Z bohoslo­
veckých soustav křesťanského náboženství. Sociální 
práce vyžaduje ethického a náboženského posvěcení, 
aby se mohla dovolávati odpovědnosti kolektiva za 
duchovní i hmotný osud závislých, trpících, chorých 
a ponížených členů lidské pospolitosti. 

Sociální pracovníci si uvědomují hranice sociologie 
v tomto směru. Na jedné 'Straně vědecká sociologie 
sotva může přispět k ethické motivaci sociálně pro­
spěšných činů, když byla objektivně určila hranice 
mezi normálností a patologičností společenských jevů. 
Na druhé straně však sociální pracovník nutně potře­
buje při úkolech svého povolání pro intensitu své 
obětavosti při šíření pospolitého zdraví pevné opory 
ve světovém názoru. Není však hmotné, mravní i s0-

ciální zdraví společenského celku závislé spíše na 
charakteru dílčích jednotek, tvořících tento celek než 
na jakkoliv stupňované aktivitě sociálního pracov­
níka? Obecná poplatnost obyvatelstva určitého území 
k ideálu sociálního zdraví přispívá podstatně k spo­
lečenské úrovni daného kolektiva, v němž má sociální 
dobročinnost úspěšně působit. Odolnost k sociálním 
chorobám závisí přímo na druhu víry v život a so­
ciální práce je nutně nesena kolektivní vůlí k vyšším 
formám společenského soužiti. Uvedeme tři významné 
doklady, že odpovědní sociální pracovníci nezapomí­
nají na důležitost spolupůsobení světového a život­
ního názoru pro dosažení duchovní rovnováhy u nosi­
telů sociální pomoci. 

Neva R. Deardorffová považuje sociální práci za 
umění, směřující k změně sociálních vztahů mezi lid­
mi, aby i lidé společensky závislí dovedli umocnit 
své skryté a nevyužité schopnosti. K šíření nápravy 
společenských poměrů jest prý třeba idealismu, který 
si má sociální pracovník osvojit tím spíše, že jeho 
povolání má povahu umělecké tvorby.S) 

S) P~e o tom v článku o poměru užité sociologie k so­
ciálni práci. Social Forces, roč. XI., str. 192. 

15 



Na první mezinárodní konferenci sociální práce 
v Paříži roku 1928 byl několikrát připomenut vzá­
jemný vztah mezi sociální prací a světovým názorem 
doby. Tak dr. Pierre Joannon, jemuž připadla úloha 
přispěti k většímu pojmovému ujasnění dominantního 
výrazu "sociální práce", upozornil na pozoruhodnou 
skutečnost, že v sociální práci je současně ztělesněn 
náboženský postoj přítomnosti v zápase se společen­
ským zlem, při čemž věda opatřuje metodickou vý­
zbroj pro tento zápas. 

Dr. W. Polligkeit, který se účastnil této konfe­
rence jako předseda Německého sdružení pro veřej-­
nou a soukromou dobročinnost ve Frankfurtě n. Moh., 
počítá s dobrovolnou sociální prací vedle veřejné do­
bročinnO'sti a soudí, že předpokladem spolupráce 
mezi ními jest provedení diskuse o motivech a cí­
lech dobročinnosti. 

Ani sociální práce orientovaná na kritické so­
ciologii nemůže nedbati toho, že novodobá dobro­
činnost jest organickou pokračovatelkou církevní 
péče o sociálně slabé a že jest vysvětlitelná jen na 
základě křesťanského světového názoru. Značná 
část dobrovolné péče o lidi společensky závislé jest 
stále ještě podmíněna duchem evangelia Ježíšova, 
jak vykrystalisoval v církevních institucích, věno­
vaných křesťanské dobročinnosti. Přes to se po­
hnutky sociální dobročinnosti neobjevují v průměru 
definic sociální práce, které pravidelně popisují pole 
sociálně prospěšných opatření bez zřetele k motivaci 
dobročinnosti. 

Všimneme si této význačné tendence na několika 
charakteristických výměrech. Při tom budeme roz­
lišovati, pokud jest dobročinnost projevem usměrně­
ného sociálního zájmu jednotlivcova a pokud je pro­
jevem sociální pomoci, prováděné určitým kolek­
tivem. 

• 
16 



2. 
POPISNÉ VfMĚRY SOCIÁLNf PRÁCE 

Na mezinárodních konferenCÍch sociální práce 
se často mluví o nesnázi, k níž dochází při vymezení 
pojmu sociální práce vzhledem k jeho příliš široké­
mu rozsahu. Rozhodneme-li se pro popisný ráz de­
finice, můžeme dospěti k několika druhům výměru. 
Buď může být stanovena řada oblastí, jež jsou vý- /. 
čtem polí, na nichž se 'Sociální práce objevuje v roz­
manitých podobách. Nebo může mezinárodní konfe-
rence sociálních pracovníků dáti zástupcům různých 
států příležitost, aby definovali sociálně prospěšné 
činnosti na základě konkrétních útvarů sociální práce, 
které převládají v jejich zvláštní společenské situaci. 
Nebo se může podstata sociální pomoci shledávati 
v proměně mezilidských vztahů s ohledem na jejich 
soustavné vylepšování. 

První světový kongres sociálních pracovnic a 
pracovníků, konaný v Paříži ve dnech 8.-13. čer­
vence 1928, zahrnul do pojmu sociální práce tyto 
obory: 

I. ?éči o matky, dětskou éči a éči o mládež, a 
to: všeobecnou péči o zeny v mateřství, zvláště 
v době těhotenství a při porodu; péči o dítě ve věku 
předškolním a školním, zdravotní péči o děti podvy~ 
živené, nemocné, zotavující se, mrzáčky, tělesně neb 
duševně úchylné; péči o mládež v normálníchpomě­
rech zvl. při volbě povolání, při tělesné výchově, při 
rekreaci, při ochraně mladých lidí v tovární a v do­
mácí práci; péči o mládež v abnormálních pomě­
rech: o mládež osiřelou, opuštěnou, zanedbanou 
nebo vyrůstající v prostředí trvale či přechodně 
mravně závadném, o mladistvé provinilce. 

ll. Péči o tělesně nezpůsobilé (nemocné, mrzáky. 
úchylné, přestárlé). 

Edice BI.h •• I.v XI 2 17 



ill. Péči o nezaměstnané. 
IV. Péči o hospodářsky nezpůsobilé. 
V. Pomoc cizincům a kočovným dělníkům. 
VI. Pomoc osobám zadrženým, provinilcům, li­

dem propuštěným z vězení. 
VII. Městská a zemská zařízení pro hygienické 

bydlení, stravování, odívání a vůbec péči o veřejné 
zdraví a rozumovou i mravní výchovu lidu.') 

Z definic, jež vycházejí z rozdílů ve struktuře ve­
řejné a soukromé dobročinnosti, přednesených na 
této pařížské konferenci, se zminÍme aspoň o čtyřech. 
Ceskoslovensko spatřuje hlavní předmět sociální 
péče v pomoci lidem, kteří by si bez vnější pomoci 
nedovedli opatřit prostředky k udržení zdraví a ži­
vota, a v předcházení společenským zlům šířením 
sociálního zdraví a výchovy. Definice, vyznačující 
situaci ve Velké Britanii, zahrnuje do .. sociální práce 
činnosti, "které jsou určeny k tomu, aby dopmovaly 
nedostatky nebo napravovaly chyby, k niInž do­
chází v obchodních a průmyslových slilž15ách". 
Kdežto v anglickém výměru vyznívá liberalistický 
indívídualismus, výklad přednesený zástupcem lido­
vého komisariátu zdravotnictví o sociální práci v So­
větském Svazu byl nesen duchem, který vládne 
v tamnějším kolektivistickém hospodářství. Sociální 
výpomoc v Rusku neumožňuje sociální příživnictví. 
Stát podporuje jen občany, kteří se dočasně nemo­
hou zúCastnitfpraviaelného výřObního procesu a po­
máhá jim, aby se co nejdříve vrátili ke svému dílu. 
- V Kanadě přispívá sociální práce, podobně jako 
v Ceskoslovensku, k vyrovnání společenských roz­
dílů a k ustálení hospodářských pomerů, aby lidé 
"mohli žíti jako nezávislí občané, životem, který jest 
vyjádřen požadavky, na dané životní úrovni nor­
málními". 

Tato skupina výměrů vychází z konkrétní tvář­
nosti sociální práce v jednotlivých zemích; přihlíží 

4) First 1nternational Conference of Social Work. Paris 
lP29, svazek 1.- 111. 

18 



se v ní převážně k hospodářské situaci, zatím co 
mravní a duchovní prostředí, utvářené příslušným 
národním kolektivem, ustupuje do pozadí, při čemž 
eth.os kolektivní pomoci nedospívá k všelidské za­
uzlenosti.. Abstraktnějšího rázu nabývají výměry 
sociální práce tam, kde jsou zaostřeny na změnu 
společenských vztahů ve prospěch jednotlivcu, prl­
slušejících k sociálně chorobným vrstvám. Pro re­
feráty na pařížské konferenci sociální pr;ice byla 
přijata tato rámoová definice: 

"Výraz sociální práce zahrnuje veškeré úsilí, aby 
.!?~la zmírněna . bída pramenící ~ chudoby, ~by~yli 
vráceni je otlivci a rodiny normálním PQdmírrkám 
života, aby se předešlo sociálním pohromám a aby 
se zlepšily sociální a životní podmínky sRolečnost.! 
pomocí sociální práce případov~, pomocí akcí sku­
pinových, pomocí zákroků, jež společnost podniká 
v zákonodárství a ve veřejné správě a pomocí so­
ciálního výzkumu. " 5) 

V tomto výměru, v němž byla dosažena rovno­
váha mezi sociální péčí případovou, potlačující pří­
znaky chorobnosti pospolitého organismu, a mezi 
opatřeními zabraňujícími propuknutí sociální choro­
by, jsou zároveň vytčeny metody, jichž užívá ve­
řejná péče k dosažení nápravy společenských pomě­
rů. 1 ednoznačně sociologj.cká orientace tohoto výmě­

,!U ~e_ "p"říznačná pro soudobé pojetí sociální práce. 
V ~ítomné době se dobročinnost stává pravidelnou, 
ve svých prostředcích objektivní a přestává být ná­
hodným projevem slitování nebo almužnictvL Mo­
derní společnost uznává, že její závislí členové mají 
nárok na pomoc z veřejných prostředků. 

Přes odbornictví a zdokonalenou techniku sou­
dobé dobročinnO'sti se setkáváme nezřídka s nebez­
pečím odosobněnosti a byrokratisace veřejné pomo­
ci. Sociální práce ztrácí na své mravní hodnotě a 
účinnosti, považují-li její orgány trpící a bídou po-

") Protokol o První mezinárodní konferenci sociální prá_ 
ce, sv. I., str. 174. ' 

2' 19 



stižené pouze za "případy" jedné a téže kategorie 
soclálrií čhoroby a nemají-li současne živého vztahu 

ostafním skutečnostem, určujícím tělesno-duševní 
a mravní individualitu jedinců, nucených k tomu, 
aby se stali předmětem veřejné dobročinnosti. 
Předností sociologického hlediska v sociáJ.ní práci 
jest, že chápe důležitost společenských a hospodář­
ských sektorů pro stav sociální závíslosti, který je 
do značné míry jimi určován. Moderní dobročinnost 
přihlíží k společenské podmínenosti c1iudoby, z1o­
činnosti, bídy a nevzdělanosti. Nechce trestat posti: 
'Teiiého jerunce za nedostatky, za-které není mravně 
odpověden..: Naopak chce mu napomáhat, aby roz­
vinul své osobní schopnosti tím, že mu zlepší spole­
čenské podmínky, v nichž jest vzhledem ke svému 
společenskému postavení nucen žíti. Tato předstižná 
tendence ·novodobé dobročinnosti vtisku.ie základní 
povahu sociálnímu jevu. Neboť se nezřídka vnucuje 
s odvoláním na zákonodárná opatření třebas i proti 
vůli těch, jimž má prospívati. 

Velmi mnoho pozornosti věnovali definici sociál­
ní práce američtí teoretikové dobročinnosti. Jejich 
názor byl vytříben zejména mnohotvárným rozčle­
něním oborů sociální služby ve Spojených státech. 
V Severní Americe se užívá pojmu sociální práce od 
POčátku tohoto století na označení všech dru!lú dob­
rovolné i zákonem zavedené pomoci slabým členům 
lidské společnosti, ať už byly "před tím označován~ 
j~ko charita, křesťanská dobročinnost, sociální re­
forma atd.6

) 

Edward T. Devine upozornil ve svých studiích, 
věnovaných výzkumu vědeckých základů sociální prá­
ce, na nepřiměřenost těchto dvou výrazů, které 
v sobě logicky zahrnují každou kolektivně provádě­
nou lidskou činnost. A přece se výrazu sociální prá­
ce užívá v technickém slova smyslu pro označení 
souboru opatření, jimiž se má odstraniti nebo zmír­
niti chorobná nevyrovnanost společenských poměrů, 

") Viz o tom v ročence, vyd. F. S. HaIlem: Social Work 
Year Book. New York 1933. 

20 



poněvadž podmiňují rozklad pospolitého zdraví. De­
vine podal sám výměr sociální dobročinnosti, který 
je pro nás tím cennější, že není odvozen jen ze so­
ciálně reformních pokusů a výsledků případo'Vé prá­
ce, zrskaných až v posledních desítiletích. Přihlíží 
totiž ve své definici k celkové sociologické struktuře 
sociální práce v její statické i dynamické povaze a 
nevyzdvihuje upřílišněně některou dobově podmíně­
nou metodu sociální služby. Devine definuje sociální 
práci jako "soubor všech snah -podnika.!!fc s olec: 
nosli, aby se řibl~ila!L~ slabinám' a ab se 
starala o j~dince když tutoyéči ..!a~e<!bá..Ya·í její. 'I 
zřízené instituce, ab do lnila tyto instituce a uz ů­
sobila je tam kde rolézaly,- ž'ii)S9U ~~tnuřizp!; 
soben sociálním potřebám. Můze se oblrati pomOCI 
jedincům nebo zlepšováním poměrů. Může ji prová­
děti vláda nebo inkorporovaná společnost nebo ne­
formální skupina nebo jedinec, nebo může být do­
časným vedlejším úkolem některé starší instituce, 
která má především nějakou jinou funkci... Může 
ji podněcovati sympatie nebo se-může. prováděti jako 
pomoc z nouze nebo ze strachu před revolucí či před 
evoluční změnou nebo k ní může vésti smysl pro 
spravedlnost a pro slušnost. Obsahuje vše, co činí 
společnost ve prospěch těch, kdo nejsou s to soutě­
žit se svými druhy za slušných podmínek, ať už k ní 
dochází z jakékoliv pohnutky, jakýmkoliv způso­
bem, s jakýmikoliv prostředky a s jakýmikoliv vý­
sledky."7) 

Výměr Devinův je příkladem, jak těžko může I 
definice sociální práce shrnout pojem sociální dObro- / 
činnosti do krátké abstraktní formule. Jeho před­
ností vedle zmíněné již nadčasovosti jest patřičný 
zřetel k prvkům zábranným i nápravným; nezdů- ! 
razňuje jednostranně ani boj proti společenským 
chorobám ani pouze abstraktní zájem na zlepšení 
celkové společenské situace. Zahrnuje v sobě indivi­
dua1isovanou péči případovou i . sociálně politické 
úsilí. Alespoň nepřímo zavádí do výměru různé dru-

7) Social Work. New York 1922, str. 21. 

21 



hy JK>hnutek, které podněcují sociální dobročinnost. 
"Přes fo, ze zvolil romeIde popisnou formu, soustře­
ďuje se Devine ve svém výměru na prvky v sociální 
dobročinnosti podstatné. Vymezuje v něm předmět 
sociální :Qráce (jedinci sociálriě zaneabaní); nositele 
SOCíálriích činností (jednotlivci i korporace) a po­
hnutky sociální služby; zařazuje do výměruror­
řnální i obsahovou strukturu dobročinnosti jako so­
ciálního jevu. Sociální práce podle jeho pojetí usiluje 
o vyrovnání sPo.lečenských poměrů ve směru k nor­
málnosti, k zdraví a k souladnému uplatnění jedinců 
i společenských institucí v procesu pospolitého 'Sou­
žití. 

Dříve než se pokusíme o. výměr vlastní, uvedeme 
ještě několik význačných definic, které však nedo­
sahují psychologické prohloubeno sti výměru Devineo­
va, i když jest jejich logická struktura v některých 
případech více soustředěná. Podle obsahu můžeme 
tyto definice rozvrhnouti do dvou kategorií, podle 
toho, zda .,EOkládají za hlavní úkol sociální práce 
~innost represivn~ (t. j. potlačování společenských 
chorob) nebo činnost konstruktivní "(t. j. vedomébu­
dování sociáMho zdraví a mocenské rovnováhy mezi 
třídami vládnoucími a mezi třídami 'sociálně utla-
čenými). , 

Dr. Pierre Joannon definoval sociální práci jako 
"rozmyslné . a horlivé použití --.P!'edstižných a léčeb­
ných prostředků~_ aby byl zdolán veliký počet sociá!­
ních zel, když jsou tyto prostředky nutné k ochraně 
~ečnosti."8) Při tom klade zvláštní váhu na ra­
cionálnost prostředků k zdolání sociálních zel. Oddě­
luje sociální práci od sociální ochrany a vytyčuje 
úkol sociální. práce tak, že má jednak předcházeti 
zlu zákrokem preventivním, .iednak zamezovati zlo 
v počátcích zákrokem abortivním a bojovati proti 
zlu, které se již projevilo, zákrokem léčebným. 

Toto sociálně . ter~tickéJ>ojetí~ociální práce 
převládá v kruzích odborných sociálních pracovníků, 
kteří chtějí konkrétně vyznačiti účel sociální práce. 

8) Protokol o Prvni mezinárodni konferenci, SV. 1., str. 166. 

22 



Definice tohoto druhu mívají zvláštní zřetel k praxi 
a dávají nám tím spíše vhodný materiál k stanovení 
sociologické povahy sociální dobročinnosti. Z vel­
kého množství podobných výměrů, s nimiž se setká­
váme v praktických příručkách, věnovaných so­
ciální péči, uvedeme tří typické definice, které 
vznikly v prostředí značně různorodém. 

První z nich byla napsána v předválečném Ně­
mecku. Soustřeďuje pozornost na dobročinné insti­
tuce, a vidí jejich funkci v nápravě škod, které pod­
miňují činitelé sociálně ekonomičtí. Je to definice 
von Erdber ova: 
- "Dobročinna zřízení jsou taková zřízení, která 
~ívají na dobrovolné činnosti spo ecnosti- a Která 
byla utvořena, aby zmírňovala nebo odstraňovala so­
ciální škody, nutně plynoucí z hospodářského vývo­
je, jež buď dosud nejsou nebo vůbec nemohou být 
zmírněn neb odstraněny tlakem j>rávních norem."g) 

Další definice, o které 'Se zde zmiňujeme, přihlíží 
převážně k závadám povahy sociálně psychologické, 
kterým se má čeliti sociální prací. Vychází z ame­
rického individualismu, v němž je lidské chování dů­
ležitou pojmovou kategorií. Herman Adler označil 
nedávno veřejnou péči jako poJem, " tery obsahuje 
mnoho typů sociálních problémů, jichž společným 
jmenovatelem však jest lidské chování. To jest, ye­
feiná -'péče jedná s poruchami chování lidských by­
tostí. Poruchami chování se rozumí sociálru nesrov­
nalosti, jichž příčiny jsou četné a mají rozmanitou 
povahu. "10) Výměr Adlerův neoznacuje poamiňu­
jícího cinitele, který do značné míry spoluurčuje 
lidské chování na základě převládajícího tlaku spo­
lečenského prostředí. 

Antonín Tůma také spatřuje cíl sociální péče 
v odstraněni sociálního zla a rozumí 1 "zjevy s 0-
)ečenského úsilí směřující k tomu, aby ve všech po­
dobných případech poskytnuta l>yla vhodná _pomoc 

I) Wohlfahrtspflege. Eine soziale Studie. Jena 1903, str. 22. 
10) V článku o definici veřejné dobročinné práce. The 

Social Servi ce Review, sv. VI., čLs. 3 (Chicago 1932) , str. 435. 

23 



a ochrana, a aby byl tak odstraněn nebo zmírněn 
účinek nesrovnalostí, vyplývajících z nynějších po­
m,ěr~ hospodářských i kulturních. "11) Podle tohoto 
vymeru 'se mádostati potřebným. lidem z prostředků 
veřejné nebo dobrovolné dobročinnosti takové pod­
pory, aby odpovídala druhu jejich osobního nedo­
statku. 

Přechod ke konstruktivnímu pojetí dobročin­
nosti tvoří definice, kterou navrhl H. Pesch. V ní se 
už připominá_ vedle sociálních zel, kterým - se má 
~lit! také nutnost spravedlivějšího rozdělení kultur­
ních a hospodářských vymoženO'Stí, pokud jsou vý­
!vory společenského vývojeP) 

V druhé řadě definicí se vyzdvihuje potřeba tvo­
řivé dobročinnosti; zabezpečení sociálního zdraví a 
zabránění společenským chorobám se v nich prohla­
šuje za hlavní obsah sociální práce. Místo potlačo­
vání zla je ~atřován j~jí úkol ve snaze o nápravu 
spolecenských poměrů, ač zavedení pojmu sociální 
ameliorace do definice nepřispívá k zvláštní jasnosti. 
Musíme zde uvést alespoň jeden z těch výměrů, které 
vážou . pojem dobročinnosti na dříve běžný výraz 
"charita" . 

Encyclopaedia Britannica uvádí, že charita "před­
stavuje zároveň osobní a sociální snahu zlePšit po­
měry, které ve ~lečnosti I?řevládají. Tato snaha 
má být založena na inteligentním zkoumanITéch ci­
nitelů, kteří pomáhají tvořit ná;.š sociální a průmyslo­
vý život, a má být vedena určitým účelem. "ill) 

Kritičnost a vědecky nezávadný výzkum sociál­
ně hospodářské situace lidí společensky závislých 
jest spíše programem novodobé dobročinnosti než 
pojmovou abstrakcí, odvozenou z empirického faktu 
sociální služby, jak se s ním ve společenském vývoji 
setkáváme. Je však příznačným zjevem u všech vý-

11) Právni základy sociálni péče o mládež v ROS. Praha 
1925, str. ll. 

1" ) Lehrbuch der NationalOkonomie. Freiburg i. B. 1922, 
sv. II., str. 307. 

13) 14. vyd., sv. 5., str. 248. 

24 



meru, které uokládají sociální nápravu za hlavní 
tendenci kolektivně orientované dobročinnosti, že 
v nich teleologický moment převládá nad pouhým vý­
~tem rozmanitých druhú sociální služby. Jako 
příklad uvedu výměry Alice Salomonové a Ludwiga 
Héyde, kteří mají na zřeteli kulturní povznesení so­
ciálně potlačených vrstev stejně jako zlepšení jejich 
hospodářského stavu a snahu zařaditi je do celku 
lidské pospolitosti. 

A. Salomonová rozumí dobročinností "všechny sna­
h státu a s,P2lecnóšti, které usiluj! o to, aby se za­
vedla nebo zachovala životní úroveň lidu, od ovída­
jICíSOUčasnÝ1Il kulturním ideám. Jde tu o činnost, 
!terá má na zřeteli podporu vrst~v k,.!llturně méně 
vyvinutých nebo ohrožených v ohledu zdravotmm, 
duchovním, mravním nebo hospodářském.Cli4j ---

V této definici Salomonové se pokládá světový 
názor za zcelující prvek dobročinnosti, která má 
směřovat vedle blaha hmotného též k duchovnímu 
a mravnímu bhihu pospolitasti. O světovém názoru ! 
se tu sice mluví jen jako o mravně neutrální · kate- I 

gorii soudobých kulturních ideálú; ty však při rúz- . 
ných podobách světového názoru nutně vykonávají 
vliv na sociální zákonodárství a na praxi dobročin­
nosti, na podkladě představo společenské 'solidaritě 
a o nadosobní spravedlnosti. Heyde podobně zahrnu! 
do pojmu dobročinnosti rozmnožqyáni hmQ.tnfch __ a 
duchovních statkú. Ve svém výměru se nerozhoduje I 
pro určitý druhSvětového názoru, který by měl 'sta­
noviti mravní sankci sociální spravedlnostP5) 

Předběžná definice, vymezující pojem sociální 
dobročinnosti, jak mu rozumíme v tomto pojednání, 
zní: .§ociální práce ·est_ soustavou lánovitých pod­
nětú, které usilují o vytvoření 'společensky žádou­
~ích ~kú u skupin lidí, závislýCIi na veřejne póínOCl 
a jimiž se napomáhá celé pospolitosti ke zdrave a 
společensky normální životní úrovni. ~ohnutky in-

14) Leitfaden der Wohlfahrtspflege. Leipzig und Berlin 
1923, str. 1. 

15) Abriss der Sozialpolitik. Leipzig 1923, str. 2. 

25 



dividuální i kolektivní dobročinnosti při tom podmi­
_ ň~e životrE názor obyvatelstva určitého území. ' 

Do výměru sociální práce tím vsunujeme jednak 
předmět 'Sociálně nápravných opatření (skupiny lidí 
sociálně závislých); dále nositele dobročinného 
úmyslu (celek obyvatelstva, které k sociální práci 
více nebo méně pravidelně přispívá); a konečně svě­
tový názor jako činitele, který je podněcovatelem 
účinné lásky k bližnímu podle stupně víry v důstoj­
n<~st lidské přirozenosti. Plánovitost sociální práce 
nepostupuje vždy úměrně s duchem vládnoucí ideo­
logie, přece však jest určitá souvislost mezi praxí 
dobročinnosti a sociální filosofií doby. Zkoumání 
o tom, do jaké míry můžeme mluvit o pcdmíněllosti 
dobročinnosti v hlavních bohosloveckých svU'stavách 
dějinného křesťanství, jest úkolem tohoto spisu. 

• 

26 



3. 
DOSAH SVĚTOVÉHO NÁZORU PRO VÝMĚR 
SOCIÁLNí PRÁCE 

Sociální dobročinnost v zá adoevro ké civilisaci 
byla po více než OSIDnácf století pod vlivem sociální 
ethiky Ježíšova evangelIa.Ve stredoveku '6Ylaten-­
dejšl forma.. sociální péče takřka výhradně činností 
církevně .náboženskou. 

Od doby reformační se sociální práce postupně 
~prošťovala z oblastI duchovně .náboženské. Odli­
sení obla'Sti duchovní a světské a rozdrobenost pro­
testantských církví, které si osvojily autonomii ve 
věcech věroučných, vedlo k rozdělení názorů na úkol 
sociální práce a k postupnému zesvětštění křesťan­
ské dobročinnosti. Zatím co se charitativní činnost 
pO'stupně zbavovala církevního vlivu, v P!očeS\!, který 
smerovru soucasně k vytvorení vědecké metody pro 
různé obor~ sociálnCšIuzby, přeměňovala se - sociální 
ráče-od nahodných s~utků ftči~ J~sky k_bJi~ní!!l!!, 

_přikazova~ch křesťanskou yěrou v ravi<!elnou 
úřední agendu v souvislosti s veřejnou správou, které 
se věnuje mnoho lidí jako životnímu povolání.1e ) 

Nebudeme zde rozebírati toto pozoruhodné dění. 
Zminíme se jen o velmi příznačné okolnosti, že se 
často zatemňuje souvislost mezi pohnutkami a eifem 

o ročinnosti. Důlezitost světového názoru pro mo­
tivaci 'Sociální služby není ovšem v naší době menší 
než v dobách předcházejících. Kolísá jen uvědomělé 
uznání této důležitosti. 

Sociální činnost křesťanských církví vedou po­
hnutky, jež jsou zřetelně povahy nábožensko-mráv-

16) O vlivu osvícenství na ducha veřejné dobročinnosti 
pojednává Lotte Kochová ve spise: Wandlungen der Wohl­
fahrtspflege im Zeitalter der Aufklarung. Erlangen 1933. 

27 



ní, jak O' tO'm pO'dáme v dalším někO'lik charakteri­
stických dO'kladů. KrO'mě s.Qciálních teO'rií křesťan: 
ský:ch církví se však !!platňuji též 'SO'ciálně filO'sO'­
fické sO'ustavy nenábO'ženské_ l L prQtinábO'ženské.. 
MnO'hé z nich vykO'návají též vliv na sO'ciální práci 
dO'brO'vO'lnO'u, obecní, státní i mezinárO'dní. SO'ciální 
ideO'lO'gie fašismu a kO'm-.llnisIl1}Lmotivu.ií dO'brO'činnost 
státnich útvarů principy, které omezují zřeteli tříd­
ní nebO' skupinové diktatury vliv nepO'dmíněné lásky 
k bližnímu, jak ji hlásá a uskutečňuje světový názor 
křesťanskéhO' náboženství. Sociální filosofie demo­
kratická sice vyrůstá organIcky ze světového názoru 
křesťanského, ale může se též prohlásit za nábO'­
žensky neinteresovanou. 

Pohnutky a konečný cíl sO'ciálně prospěšných zaří­
zení určují smysl dobročinnosti, působí na obětavost 
pracovníků a na kvalitu sociální služby. Na světovém 
názoru závisí nejen h}':bná síla SQciálního zákonodár­
ství, ale též I!lůtivace skutlgi. účinné lásky k bližním-ll 
u sQ.ciálních pracovníků a u všech lidí, kteří majLsQl!.­
cit s nedostatky l!. 'S ut.!:Pením bližních. 

Otázka důležitosti světůvéhů názůru a křesťanské 
živůtní filosofie prO' dobročinnost jaků jev sociální 
skutečnosti se dostává na forum O'dborných půrad 
sociálních pracovníků, které v prvé řadě zajímá so­
ciálně ethická odůvodněnůst jejich životního půvolání. 
Uvědomují si, že čistota pohnutek a .iasnost cilů má 
prO' dobročinnou péči zásadní význam. 

Nezastíráme si, že mezi sociálními pracovníky ve 
veřejné službě a mezi dobrovolnými pracůvníky v cír­
kevně řízené péči charitativní dochází nezřídka k na­
pětí prO' odlišný postoj k motivaci sociální pomoci. 
Přihlížíme-li k hlubším příčinám tohotO' rozporu, 
snadno zjistíme, že náboženští pracovníci v dobro­
volné péči se staví proti zamítání náboženských po­
hnutek ve veřejné dobročinnůsti, zatím co laičtí so­
ciální pracovníci jim vytýkají, že zásada věroučné 
pravověrnosti v sociální službě jednotlivých církví 
ruší zásadu společenské soudržnosti, pojící lidskO'u po­
spolitost v jeden celek. 

28 



Při podobných sporech trpí obyčejně obě strany. 
Charitativní práce církevní je stíhána výčitkou před­
vědeckého zpátečnictví a nepropracovaností své tech­
niky; veřejná sociální práce často nerozlišuje mezi 
věroučným formalismem a vírou v nábožensko-mravní 
základ dobročinnosti a tím oslabuje dynamickou sílu 
sociální služby, zaměňujíc ji nezřídka za byrokratické 
a zmechanisované úřadování. 

Je třeba uvésti aspoň některé doklady o tom, že 
§ociální "pracovníci v zl\r>adní kulturní oblasti si za­
~!.lají vážně uvědomovat nebez ečí, které r0...Es cho.: 
logickou strukturu 'sociálně prospěšné služby plyne ze 
zanedbání náboženských pohnutek dobročinnosti. Bu­
deme je voliti tak, aby nebylo možno pochyoovati 
o jejich nestranné a representativní povaze. 

Na první mezinárodní konferenci sociální práce 
upozornil Porter R. Lee, ředitel školy pro výchovu 
sociálních pracovníkÍl. v New Yorku, na souvislost 
mezi ub' áním nadšení v sociální J.!ráci a mezi zmen­
~ počtem j>rorockých hlasů v posledních desítl­
letích. Sociální pracovník podle něho má být inspiro­
ván nějakou formou idealismu, který vyjadřuje du­
chovní hodnoty, jež pokládá společnost za žádoucL 
Tyto hodnoty, z nichž má sociální pracovník vychá­
zeti a k nimž má směřovati, jsou vytvořeny společ­
ností a bývají obsaženy v sociální filosofii, kterou má 
být sociální pracovník podněcován v ethice svého po­
voláníY) 

Dr. František Vaníček, přednosta laboratorní služ­
by ve státním- zdravotním ústavu v Praze, podal na 
téže konferenci pozoruhodný výklad o významu křes­
ťanského ducha v sociální péči a Jlři tomJi§..oudil 
p~ku kfesťansk~h~_ s~ětov~,h~ázoru přední důl~i­
tost. Zduraznil soucasne nalehavou Dotřebu toho, aby 
byl v sociální dobročinnosti hlavní zřetel věnován. 
uskutečňování sociálně ethických zásad . evangelia 
KrIstova. V jeho výměru sociálnC práce činitel svě­
tového názoru zcela pohlcuje administrativní a tech-

J7) V referá.tu o šíření inspirace sociá.lních pracovníkti, 
sv. II .• str. 107 n. 



nickou stránku, která jinak obyčejně vystupuje do po­
předí. Pro Vaníčka 18) "sociální práce není prakticky 
nic jiného, než aplikace křesťanské morálky na po­
spolitý a státní život." Dále praví: "Sociální práce 
jest naše společná víra, i když býváme rozděleni roz­
díly v náboženské příslušnosti." 

Va!líčkovo pojetí sociální práce má podle našeho 
soudu zvláštní cenu, poněvadž ztotožnil sociální služ­
bu s praktickým křesťanstvím, čímž zařadil šociální 
filosofii, vyplývající z žívého ducha evangelia, do or­
ganické souvislosti se soudobou sociální dobročin­
ností. Odborně vzdělaný sociální lékař nezapomíná na 
výsostnou úlohu sociálního kněžství, jež spočívá v ší­
ření pospolitého ducha a vzájemné pomoci za tím úče­
lem, aby se došlo k duchovnímu i hmotnému štěstí 
v mezilidských vztazích. Pro Vaníčka není pochyb­
nosti o tom, že duch sociáTní služby byl vyjádřen u . 
Ježíše a jeho učedníků, kteří se svou věrností ideálu 
království Božího stali prvními sociálními pracov­
níky křesťanského kulturního údobí. 

Dovedl-li lékař-bakteriolog oceniti vliv křesťan­
ského ducha na vývoj a strukturu soudobé dobl'očin­
nosti způsobem tak positivním, nelze 'se diviti, že 
kněz křesťanské církve, jemuž bylo na konferenci 
uloženo promluvit o mravních hranicích sociální prá­
ce, přechází též k zdůraznění vztahů mezi sociální 
prací a oblastí náboženskou. P. Belpaire právem po­
ložil důraz na svou thesi, že duchovní zakotvenost 
sociální služb;y v křesťanské sociální filosofii je so­
ciolop:icky @'Qkaz~elp.ým faktem . 

. Naboženská víra opatřuje podle něho pracovníky 
na poli dobročinnosti potenciálem energie, který je 
sociálně nenahraditelným zdrojem životadárných pod­
nětů, indukujících v trpících bližních vůli spolupů­
sobit při usilování O lepší podmínky sociálního sou­
žití. Křesťanská sociální ethika omezuje sociální práci 
tím, že ji učí dbáti osobní odpovědnosti a svobody 
svědomí jednotlivců; současně však vzbuzuje úctu 

lB) V referátu o metodách k vytvoření pospolitého ducha 
v městských obvodech. Tamtéž, sv. I., str. 857. 

30 



k hodnotě, jíž se vyznačuje cíl každého jednotlivého 
lidského života.U

) 

Podobně i na celostátních a obvodových konfet"pn­
cích sociálních pracovníků se velmi vážně uva~uje 
o vlivu náboženského přesvědčení na kvalitu sociálni 
služby. Owen R. Lovejoy, který roku 1920 předsedal 
americke národní konferenci pro sociální práci, se 
dokonce zabýval problémem víry sociálního pracov­
níka ve 'Svém úvodním pro~lovu. Podle něho jest dílo 
nábožensky věřícího člověka, pracujícího v oboru so­
ciální dobročinnosti, založeno na úsilí, aby S\TOU slnž­
bou strádajícímu druhu přispěl k šíření Božího řádu, 
platícího "jako v nebi tak i na zemi". Vychází nutně 
z presvědčení o ceně svatosti, vyzařující z duchovní 
podstaty malého dítěte a z neotřesitelné důvěry, že 
lidská přirozenost je ve své podstatě božského pů­
vodu. Náboženská víra, obdivující zázrak, který se 
ukrývá ve zrození každého dítěte (při duchovní po­
době novorozeného božskému původci), vede Love­
joye k tomu, aby viděl v životě vyšší poslání. Nábo­
ženský člověk chce svou účastí na díle dobročinnosti 
odpovídat tragickému nedostatku sociálních inženýrů, 
kteří se po příkladu Kri'stově obětují jako hlasatelé 
a vykonavatelé evangelia lásky.20) 

Německá sociální wacovnice dr. Alice Salo­
monová "poI!írá v úplném souhlase s argumentací Lo­
vejoyovou, že l2.Y..!!ti '-pohnutkách dobročinnosti do­
stačoval libovolný světový názor, ať už založený na­
turalisticky nebo sociologicky. Při 'Sociální práci se 
má potřebným lidem dostati spravedlnosti, a spra­
vedlnost vyžaduje hodnocení pod zorným úhlem věč­
nosti. Bez náboženské víry ve věčnou hodnotu každé 
jednotlivé lidské duše není úsilí o spravedlnost srozumi­
telné : "Neboť příroda odsuzuje slabého ke zkáze. Jen 
ten může odůvodněně pracovat na povznesení chu­
dých a na osvobození těch, kteří jsou zbaveni práv, 
kdo věří v absolutní cenu lidské duše. Bez víry, že 

19) Tamtéž, sv. I. , str. 725 n . 
20) Proceedings oť the National Conference of Social 

Work. Chicago 1920, str. 4 n . 

31 



jsme dětmi Božími, není možná víra v lidské bratr­
ství: bez ní však není bratrského cítění pro pospo­
litost. "21 ) 

Uvažujeme-li o sociální dobročinnosti s hlediska 
jejího rozsahu, který se ustavičně obměňuje, není 
snadné dospěti k obecně platné definici. Výměr může 
nám poskytnouti jen předběžnou pracovní hypothesu, 
sloužící k dalšímu studijnímu účelu. Při tom musíme 
být právi tomu, že soc~lní práce spočívá na skutcích 
individuálního odhodlání k dobročinnosti v mezilid­
ských vztl,!:zích a že je ty~ickým "projevem složitého. 
společnostního (societálního) jevu. 

Veřejná dobročinnost se s hledrska sociologického 
v~zňačuje_objeklivací j e , spolece~ská zří,zenít jejichž 
puso~nost je ~rokazatelna,_ i kdy~ konkretní vykona­
vatele sociálm pomoci jsou mimo službu. Sociální I práce je "fér po- této stránce jevem společnO'Stním, 
~polečností vědomě plánovaným. Některé její insti­
tuce se vnucují lidem, jimž má být v zájmu pospo­
litého zdraví pomoženo, aby nesetrvávali ve stavu, 
tvořícím z nich chorobnou jednotku pospolité orga­
nisace. Sociální práce, uskutečňovaná kolektivní 
dobročinností, není však pouze jevem abstraktně so­
ciálním, ale též jevem sociálně ethickým. 

Podle našeho rozpoznání patří sociálně filosofická 
motivace dobročinnosti jako integrální, neoddělitelná 
součást k sociologickému útvaru sociální práce. Akce, 
směřující k s~lečenské amelioraci, jsou zkloubeny 
svorníkem ideol<igické vazby;-která~lyne z nábožen­
SKO-TI10s0fického základu světového názoru, jehož 
jménem . se sociáfňí slUžba- podniká v iůzných spole­
éenských skupenstvích. 

Sociální práce se utváří nejen podle svých úkolů 
léčebných a nápravných, ale také podle pohnutek, 
které formují mravní povahu různých druhů dobro­
činnosti. Sociální zákonodárství katolické vlády v Ra­
kousku je jiné než sociální zákonodárství anglické 
vlády, vycházející z puritánských a anglikánských 

21) Z přednášky v Jeně r. 1920, cit. F. Mal11ing: Die 
sittlichen Voraussetzungen der Wohlfal1rtspf1ege. Berlin 1925, 
str. 77. 

32 



mravních tradic, nebo než sociálně politické zákroky 
komunistického vládního vedeni v Rusku: nejen tech­
nikou, nýbrž i duchem odlišné. Podobně je jiným vy­
konavatelem společenské dobročinnosti františkánský 
mnich než nacionálně socialistický úředník z minister­
stva pro sociální amelioraci v Prusku nebo než so­
ciální politik, odchovaný ideologií humanitářské de­
mokracie. 

Do sociální práce v užším 'SID.yslu slova zahrnu­
jeme konkrétni socišlrií pomoc jednotlivcům, kteři 
jsou ve stavu své osobni závislosti podporováni z pro­
středků veřejné nebo soukromé dobročinnosti. K so­
ciální práci v širšim 'SDl1slu patři vedle sociální péče 
též sociální politika, jejlDli účelem je vyrovnati mo­
censké poměry mezi třídnimi skupinami hospodář­
sky silnými a mezi třidnimi skupinami hospodářsky 
potlačenými. ffiavni technikou sociální péče .ie t. zv. 
práce připadová, přihlížejici k léčeni sociálních zel, 
které se vyskytují u jednotlivců, vyřazených ze spolu­
rozhodování v dané sociálně hospodářské situaci. So­
ciální ~tika_ užívá jako svého hlavniho technického 
prosU u sociálního zákonodárství, které souvisí 
s úpravou a s nápravou sociálních poměrů mezi ce­
lými třidami. Metoda připadové práce i metoda so­
ciálniho zákonodárství se stále technicky zdokonalují 
a vzájemně se v novodobé státní administrativě více 
neb méně doplňuji. Sociální politika potřebuje p0-
mocného orgánu k individuálně zaměřené dobročin­
nosti, který by přispíval k nápravě různých druhů 
závislosti, zaviněných osobně nebo společnostně, jež 
by jinak u skupiny lidi, s pospolitostí nevyrovnaných, 
vedly k tvořeni chorobných zárodků. To je úkolem 
sociální péče. Naopak zase sociální Kt:e sama o sobě I 
~tačuje ani při sebe dokona1ej druhu skupi-
nově poskytované dobročinnosti a musi být doplně- ' 
na soustavou legislativnich opatřeni, která zaručuji : 
širokým vrstvám obyvatelstva právni nárok na sluš­
nou životní úroveň důstojnou člověka, která odpoví­
dají hospodářské únosnosti konkrétní společenské 
agregace a přihlížejí k tomu, aby byla sociálni bře- I 
mena rozdělena spravedlivě. 

EoIIce BI.h..... XI 3 33 



Ani v sociální .-Péči ani v sociální politice se ne­
_~bej4~1:r!~ bez j:)c)ffi'njiÍ1~jí(!íhO čjnitel~ _~větovéh() ná:= 
_ZOru,~~IÍJ!~v!~Il:n!l~U spo!~~enské J!obl'očinnosti 
na určíte sociální filosofňJ jež se tak organicky za­

-čleňtije - uo -SOCiologického útvaru konkrétních typú 
sociální práce. Povaha dobročinnosti, nacházející vý­
raz v sociální péči a v institucích povahy sociálně 
politické, se neliší jen podle kvantity poskytovaných 
služeb a podle druhu vymožeností, zaručených záko­
nodárstvím, nebo jen vypracovaností metody; .dúleži­
tým rozlišovacím znakem jest též ná]:)()~ensko-filoso­
lická motivace pospolitého blaha, kterého se má do­
sáhnouti sociální službou. Proto jsme do svého vý­
-měru -socíá1ni práce zaMnuli moment světového ná­
zoru. Současně jsme v této pracovní hypothese na­
značili, že jsou sociálně politická opatření (usilující 
o to, aby se povznesla celá pospolitost "ke zdravé a 
společensky normální životní úrovni"), stejně jako 
akce sociálně charitativní nebo akce vedoucí k zá­
měrné sociální péči (usilující o "vytvoření společen­
sky žádoucích zvykú u 'Skupin lidí závislých na ve-

l řejné pomoci"), spoluurčeny vedle činitele sociolo­
. gického (zřetel pospolité normálnosti), též činitelem 
ideologickým (filosofická pohnutka dobročinnosti). 

V tomto pojednání se nebudeme obírati otázkou, 
co znamená pospolitá normálnost a sociální zdraví 
s hledí'Ska sociologické noetiky. Chceme v něm podati 
příspěvek k rozboru filosofie dobročinnosti v rámci 
křesťanského náboženstvÍ. Pokusíme se také o char­
akteristiku hlavních sociálně ethických typú křesťan­
ské theologie se zřetelem k jejich praktické aplikaci 
na některé příznačné zjevy v dobročinnosti křesťan­
ských církví. 

Jsme si vědomi toho, že pohnutky dobročinnosti 
mají filosofický okruh daleko širší, než jak jej určuje 
vymezený úsek našeho pojednání. Už dříve jsme se 
zmínili o dúležitosti 'SOCiálně filosofické základny ve 
snaze o sociální amelioraci, jak je vyznaěena v mar­
xisticko-Ieninistickém programu a v praksi komunis­
mu, nebo jak se s ní setkáváme za rozdilných sociolo­
gických předpokladú v teorii, odllvodňující totalitní 

34 



pravomoc státní, která 'se objevuje v soudobém po­
jetí sociální dobročinnosti v Německu. Osvíce~styi 
se dělí s křesťanskou ethikou o zásluhu že odstatně 
přispě~ k utváření ducha novodobé 'sociální práce.22_> 

Nechceme přehlédnouti, že i mnoho sociálně ethic­
kých směrů orientovaných nenábožensky, zakotve­
ných filosoficky v metafysice, která popírá princip 
biblického theismu (z něhož vyrůstá křesťanský svě­
tový názor), poskytuje motivaci k významným dru­
hům dobročinnosti. Dr. Friedrich Ulrich nastínil teo­
retickou základnu různých druhů dobročinnosti, vy­
cházejících z pohnutek náboženských i nenábožen­
ských. Vedle základních směrů křesťanského světo­
vého názoru probral též sociálně ethickou teorii he­
donistickou, utilitaristickou, eudaimonistickou a filo­
sofii rozumového jednání, z nichž poslední nachází 
zdůvodnění u Aristotela a u Kanta, a uplatňuje se 
přes Hegela a Hegelovskou levici v moderním so­
cialismu.2B

) 

Náš zájem se však musí omeziti metodicky jen 
na vliv sociologických struktur, vytvořených křesťan­
ským světovým názorem. Jde nám o výzkum po­
hnutky dobročinnosti v hlavních bohosloveckých ty­
pech křesťanského náboženství. Chceme se poučiti 
.Q.. tom, zda motivaci snah_ -prospěšných l!-osJ!Q.litosti 
určují kromě j>odmínek sociálně hospodářských též 
podmínky duchovně náboženské . 

• 

22) O tom ve spise Lotty Kochové: Wandlungen der 
Wohlfahrtspflege. 

23) Die weltanschaulichen Grundlagen der Wohlfahrts­
ptlege. Berlin 1932. 

35 



4. 

DOBROČINNOST A BOHOSLOVECKÉ TYPy 
DĚJINNÉHO KŘESf ANSTVf 

(Glosa metodologická.) 

Při určování bohosloveckých typů dějinného kře­
sťanství bude pro nás rozhodovati sektor, určující 
vztah mezi dobročinností a hlavními bohosloveckými 
soustavami křesťanskými po stránce sociálně filo­
sofické. Podle našeho soudu můžeme v křesťanském 
náboženství rozlišitčfyřihlavní typy theologických 
soustav: útvar začátků křesťanského náboženství, 
mvar thomistickél1o katolicismu, útvar lutherského 
al{aJvÍnského 'protestantismu a útvar humanitaria­
nismu. V tomto pojednání nám půjde o postižení dy­
namického činitele, který má u hlavních bohoslovec­
kých soustav křesťanských vliv na jejich teorii a 
praxi sociální práce. Nemůžeme psáti encyklopedii 
sociálních nauk jednotlivých křesťanských církví, ani 
podávati dějinný nástin vývoje křesťanské sociální 
filosofie. Náš úkol je skromný a chceme jej přesně 
vymezit. 

Vycházíme z toho I!Oznatku, že sociální práce, so­
ciální služba nebo sociální politika jsou novodobé 
výrazy pro snahu po společenské dobročinnosti, která 
je velmi stará a která měla vždy význačné místo 
v sociálně ethických soustavách křesťanského nábo­
ženství. -Neužíváme jich tudíž v technickém slova 
smyslu (pro označení moderní sociální práce, vyzbro­
jené poznatky vědy lékařské, věd sociálních včetně 
psychologie a věd přírodních včetně anthropologie), 
nýbrž (v souhlase s naším výměrem) ve smyslu vše­
obecnějším. Mluvíme-li o výtvorech dobročinnosti, 
motivovaných křesťanským světovým názorem, jako 

36 



o sociální péči nebo o sociální politice nebo o 'Sociální 
práci, máme tím na mysli, že se vždy v křesťanské 
pospolitosti pracovalo, pečovalo a politisovalo za tím 
účelem, aby se došlo k vrcholnému křesťanskému 
ideálu království Božího mezi lidmi. 

Charitu nepokládáme za předvědecký stupeň so­
Cla I ráce. Kritičnosti a sociální obezřetnosti jest 
treba zajisté též při skutcíc dobročinnosti, vedených 
v duchu evangelia úcmnou láskou k Bohu a Iižnímu. 
N"a oruhé straně soudíme, ze vedecky orientovaná 
charita, přesvědčená o náboženském základu všelid­
ského bratrství při rozumovém výběru metod stup- . 
ňuje péči o duchovní i hmotné blaho trpících druhů. 
Na pozadí křesťanského světového názoru docházelo 
vždy u lidí milosrdenství prokazujících i u těch, kdož 
je přijímali, k pěstování mravních vlastnosti, kterých 
chceme v sociální práci dosáhnouti. V křesťanské 
dobročinnosti byly vždy vedle snahy o tělesné a du­
chovní blaho lidí společensky závislých obsaženy také 
pokusy o přizpůsobení společenské situace vysokému 
kolektivně náboženskému ideálu vlády Boží nad svě­
tem, i když po této stránce zasluhují církve výtku, 
že oddalujíce tento ideál na onen svět, stávaly se 
mocí spíše konservativní než sociálně průbojnou. 

Křesťanství navazovalo na židovskou tradici dobro­
činnosti1y níž vedle almužnictví prQkazovaného indi­
viduálně bylo zákonodárství (zvláště v Deuterono­
miu) vedeno představou nábožensky zdůvodněné so­
ciální spravedlnosti. Židovská sociální politika pokro­
čila do té míry, že předpisovala národní pospolitosti 
v mosaickém zákonodárství povinnost postarat se 
o chudé. Náboženská pohnutka židovské dobročin­
nosti byla proto tak mocná, že Bohu a chudému bliž­
nímu byly připrsovány souvztažné vlastnosti. 

Bůh byl představován v své absolutní spravedl­
nosti jako slitovník, který bezpečně zaštítí a obhájí 
chudého proti úkladům jeho nepřátel. Bohatí mají 
pečovat o chudé, aby nevzbuzovali hněvu Božího. 
Národní pospolitost židovská byla současně vázána 
předpisy mO'.3aického zákona postarati se o "vydě­
děnce Boží", jimiž jsou chudí vedle kněží a levitů. 

37 



Při zkoumání pohnutek dobročinnosti v křesťan­
ství máme na vybranou dvojí cestu: ~u<f m~me 
dospěti k je~ich charaktetistice rozbo~m základní~h 
bohosloveckych soustav dějinného křeliťan§tví po 
stránce sociálriě filosofické, nebo prozkoumáním so­
_ciálnich prograIl!ů křej?ťanskýsh církví v- jgjich So\!­
dobé tvářnosti. Uznáváme důležitO'st kritického zlmu­
mání dneŠního postoje křesťanských církví k ožeha­
vým sociálním problémům přítomnosti. Jest třeba 
osvětlovati významné dílo, jehož se účastní křesťan­
ské církve, budujíce instituce dobročinné péče a ŠÍ­
říce sociální svědomí v souhlase s prorockým vidě­
ním potřeby, aby se dostalo místa nadlidské sprave­
dlnosti ve společenském dění. 

Omezujeme se v tomto pojednání vědomě na vý­
zkum ve směru prvním, ježto rozbor sociálních pro­
gramů křesťanských církví by nepostačil k pronik­
nutí vztažnosti mezi theologií a sociální službou bez 
porozumění rozdílům mezi hlavními soustavami dě­
jinného křesťanství. 

Z bohosloveckých typů dále probíraných setrvala 
thomistická theologie jako klasická tlumočitelka zá­
kladních křesťanských nauk v církvi římsko-katolické; 
theologie lutherovská a kalvínovská zůstala orientač­
ním východiskem světového protestantismu; theologie 
humanitářská vymezuje zvláštní naukové postavení 
svobodných církví, uvolněných v křesťanském světě od 
historického dogmatismu. Nábožensko-věroučný po­
stoj ranného křesťanství znam~ná pro tyŤ.JL tři ~ zá­
kladní ideologic~ útvary (jakož i pro církve pravo­
slavné, které zůstávají mimo hranice tohoto pojed­
nání, věnovaného studiu sociologické povahy západ­
ního křesťanství) ,..:ystavičnou inspirací, poněvadž jest 
v něm zaznamenán ~~átek křesťanskýčhtheolOgrc: 
kých soustav a poněvadž podmiňoval příkladnou po­
vahu lásky k Bohu a k bližnímu v náboženských ob-
cích doby apoštolské a poapoštolské. -
- Římsko-katolická církev, protestantské církve i 
církve svobodné usilují o křesťanskou dobročinnost 
v duchu evangelia Ježíšova a přece se u nich liší již 
samotné pojetí obsahu sociálně prospěšných činností. 

38 



B. Vašek podává tento výměr křesťanské charity 
s hlediska katolického: "Ve srn slu sl!Pjektivním 
je křesťanská charita ono smýšlenL (habitus), které 
sezcela a radostně oddává Bohu a v kterém s touto 
as ou o u je spojena také láska k bližnímu, 

to jest ochota milovati blizního bez ohledu na OSMU 

a tu lásku projevovati i na venek slovem a skutkem. 
V užším smyslu se tato křesťanská charita pojímá 
fako habitus ochotně pomáhati bližnímu v tísni ja-

. kéhokoli druhu. Ve smyslu objektivním rozumí se cha­
mou soubor všech zařízení, kterými se má pomá­
hati bližnímu z nouze a která jsou naplněna duchem 
kresťanským: která vznikla z pohnutek křesťanských, 
jsou vedena v křesťanském duchu a zvláště kterým 
při všem jest nejvyšším vodítkem poslední cíl člo­
věka a lidstva. "24) 

Vaškova definice, zvláště v první části, jasně vy­
značuje povahu křesťanské dobročinnosti v katolictví. 
Ideál charity, jednoznačně soustředěný na lásku k Bo­
hu a skrze ni na lásku k bližnímu "bez ohledu na 
osobu", označujeme jako motivační hledisko theo­
patické. Ve Vaškově výměru schází přesnější náznak, 
jak v katolicismu organicky souvisí charita s insti­
tucí církve. V tomto směru je úplnější definice B. 
Kreutze, v níž se charita chápe jako "dobrovolná 
osobní pomoc v nouzi, jejíž kořeny a pohnutky jsou 
založeny v náboženství, zvláště v církevním obecen­
'Ství, a která jest vykonávána jako funkce církev­
ního života".2G) Dále Kreutz považuje charitu za 
zvláštní druh dobročinné péče a za zvláštní útvar, 
vzniklý na....půdě křesťanského náboženství, jehoz odů­
vodnění není vázáno pouze na přirozené soužití bratr­
sky sobě nakloněných druhů, ale především na uznáni 
:Soha jako Otce a na prožívání organické sounáleži­
tosti celého lidského pokolení v mystickém těle Kris-

21) Křesťanská sociologie. Díl III. Sociální ' práce se 
zvláAtnim zřetelem k sociální činnosti kněžské. Praha 1929, 
str. 266. 

25) V článku o charitě: Handworterbuch der Wohlfahrts­
pflege. Vydala Dr. Julia DUnnerová. 2J vyd. Berlin 1929, 
str. 151 n. 

39 



tově. V katolické charitě jde podle Kreutze přede­
Všuii o lásku k Bohu a jeho výměrem je křesťanská 
dobročinnost zařazena do rámce církevního života. 

V protestantských církvích nemuže být názor na 
základní pojetí křesťanské dobročinnosti zcela to­
tožný, jednak pro jejich organisační roztříštěnost a 
především pro rozdílný sociálně filosofick)T typ luthe­
ranismu a kalvinismu. Základní tendence protestan­
tismu vedla k zesvětštění soc~lní l!ráceJ~ři če..!llž pro: 
testantské církve ztratily konwolu nad dobročin­
nými institucemi, takfe- chudinsfVí bylo přeneseno do 
oboru městské a 'státnCadministrátivy. Protestan­
tismus vlivem své theologie zÍlstal ještě věren theo­
patické zaměřenosti, při níž se v dobročinnosti po­
stupovalo přes Boha k člověku. Sociální práce v pro­
testantských zemích přihlížela kritičtěji k skutečným 
potřebám lidí společensky závislých, poněvadž byla 
opuštěna zásada o spásonosné zásluze dobrých skut­
ku. Stejně jako katolictví i lutheranismus a kalvinis­
mus popírají dwežitost světských hodnot. A přece lla 

zadí kalvinistického světového názoru došlo k to­
ml!. že se vynořilo nové povolání soci:ilníchpr~ov­
níku, jejichž úkolem je racionalisovaná služba skupi­
nam f!,9b P2třebujících veřejné pomoci. 

V lutherské církvi se mluví o soustavě křesťanské 
dobročinnosti jako o součásti vnitřní misie. J. Stein­
weg jí rozumí "onu práci v evangelické církvi, která 
směřuje k potlačení a zabránění stavu bídy ať už po­
vahy nábožensko-církevní nebo mravně sociální a 
hospodářské ... Jest ji pojímati jako práci, která 
má býti konána z příkazu Božího, jako poslání.Jrteré 
má evang.elická cí~!rev vúči vše:gt těm ... kdož se nachá­
zejí n~ak v nouzi, v nebezpečenství a vne_dostatku".26) 

F. Bednář vymezuje úkol sociální práce církevní 
v oblasti protestantismu takto: "Sociální prá_ce církv~ 
musí tudíž od činnosti charitativní, která zustane 
)ěJírňJádrem, zasahovati i do- sociální polit~ buď 
přímym zdúraznovánfm zakladních zásad, které ply-

26) V článku o vnitřní mil'lii Německé evangelické církve. 
Handworterbuch der Wohlfahrtspflege, str. 342. 

40 



nou z evangelia pro život společenský (práce pro mír, 
pro zachování života, pro rovnost atd.), buď bojem 
proti všemu, co zásadám těm odporuje (alkoholism, 
prostituce, nezaměstnanost, bída hmotná, zchátralost . 
mravní, jež se projevuje zločinností, omezení člO'věka 
v jeho vývoji atd.)." Bednář současně připomíná, že 
církevní sociální práce je obohacena o kladný cíl, aby 
se člověk osvobozením od zla znovuzrodil přiblížením 
k Bohu.27

) Nesouhlasí s omezením sociální ráce na 
oblast vnitrní misie a vyža ~e abycIrkev nejen 
ysk~vala duše pro evangelium nýbrž aby duchem 
evan elia přetvářela celý společenský řád. 

Svobodné církve usilují o to, aby přispěly plánu 
společenské ameliorace kladným postojem k lidské 
přirozenosti a ' obhajobou lidské důstojnosti každého 
jedince, jež nemá být znevažována žádnou formou 
kolektivně organisovaného násilí. Jako příklad vý­
měru sociální dobročinnosti v svobodJ;lých církvích 
uvedeme především stanovisko československé cír­
kve: "Kdežto sociální práce dobrovolných i úředních 
orgánů může Ns ěti Slabý!!! v lidské s olečnosti 
tam, kde sociálm choroba již skutečně ro ukla má 
b~ politika. stltni a mezInárodní vedena zřeteli so­
ciálními, zabezpečovat preventivně zdraví národa, 
všech jeho stavů a celé pospolitosti lidské."28) Čes­
koslovenská církev věří v stejnou hodnotu životního 
určení všech lidí, bez rozdílu stavů a sociálních tříd; 
v plné naději vítá příchod každého nově zrozeného 
dítěte, v němž nevidí kaz dědičného hříchu, nýbrž 
krásu Bohem prozářeného člověčenstvÍ. 

Podobně též názor americké unitářské církve, 
tlumočený Robertem C. Dexterem, spatřuje hlavní 
cíl pospolité dobročinnosti, k němuž vede církevní 
obecenství, ve všestranném osvobození lidského .'e­
dinc~ od společensky ne8Jlravedlivých závazků a 
utisků. Dexter vyznačil příspěvek humanitářsky 

27) Snahy o řešení sociální otázky v novodobém pro_ 
testantismu. Praha 1923, str. 16-17. 

28) F. M. Hnik: Duchovní ideály československé církve. 
Praha 1934. str. 233. 

. 41 



'

orientovaného náboženství k úkolům sociální služby 
takto: "Toužíme společně s druhými po světovém 
míru, po hospodářské spravedlnosti a po přiměřeném 
rozdělení odměn v průmyslu, po zdravém rodinném 
životě, po svobodě jednotlivce a všeobecně po 'spo­
řádanější a dobročinnější společnosti. Společně s ji­
nými náboženskými skupinami cítíme, že dosažení 

I těchto cílů přiblíží království Boží na zemi. Poně-
vadž jsme svobodomyslní (liberals) , nemůžeme ani 

I na okamžik vzíti v úvahu, že by tyto cíle mohly být 
naplněny nějakým způsobem, který by se násilně 

I dotýkal neporušitelnosti jednotlivce. " 29) 
Sociálně pokrokové směry protestantismu a hu­

manitářsky orientovane svobodné církve zbavily 
'Své ..I!ojeti dobročinno~ti věrQučného dogmatismuj 
přidružují k sociální _ E.éči Úsilí ~~budování spo­
lečenského řádu na základě mravne náboženských 
pravidel evangelia J eŽÍsova a blíží se při tom k lidem 
jako k syIiUm - a k ácerám Božím, v plném vědomí 
sociálních důsledků, vyplývajících z principu du­
chovně založeného všelidského bratrství. 30) Zvláště 
svobodné církve, vycházejíce z humanitářské so­
ciální ethiky, zaměřují svůj postoj v sociální práci 
'sociopaticky: Usilují . o přeměnu společenskýchyo­
měrů tak, aby umožmfy sociálně ~vislým jgdnot~ 
livcům úplné rozvinutí jejich schoQností, z přesv.ěd­
čení o výsostné náboženské hodnotě a o zdokona­
litelnosti každé jednotlivé lidské duše. Chtějí pomá­
hati bližnímu z lásky k trpícímu člověku, kterého 
vidí, aby se přiblížila vláda neviditelného Pána a 
Otce všeho stvoření. Theopatický zájem vede dobro­
činnost skrze lásku k Bohu kJ.lOmoci bIlžnÍmu. So­
cio:QaĚ~kfzájem sI!lěřuje od sociálních zel a so­
ciálně ame~io_račních plánů k budování spravedli­
~ějšíc_h vztahů mezi lidmi, jejichž důsledkem jest 
vzrůst království lásky a milosrdenství, zakotve­
ného ve vládě Boží. 

29) The Social Obligation of Liberal Religion. Boston 
1933, str. 25. 

30) Srovnej o tom spis Leonharda Ragaze: Od Krista 
k Marxovi, od Marxe ke Kristu. Praha 1935. 

42 



Jakou metodu budeme volit při výzkumu sociálně 
filosofické struktury hlavních bohosloveckých sou­
stav západního křesťanství a při rozboru jejich 
vlivu na ducha křesťanské dobročinností? 

Hlavní směrnici nám poskytuje metoda ocenění 
duchovních hodnot v křesťanství, pojatém s hle'­
diska sociologického, kterou vypracoval ve 'svém 
díle o sociálních naukách křesťanských církví Ar­
nošt Troeltsch. Sl) Troeltsch přistupuje k sociolo­
gické struktuře křesťanského náboženství jako 
k dějinně formativnímu a dynamicky působícímu 
zdroji energií, jehož účinky jsou zjistitelné v ději­
nách západoevropské kultury od počátků našeho 
letopočtu. Zapojení křesťanského náboženství do 
sociálně kulturní oblasti 'se projevuje reakcí dvoj­
značných vlivů v dějství postupující sociální změny. 
Křesťanskou sociální filosofii utváří měnící se si­
tuace pospolitého 13oužití; společensko-hospodář­
skou výstavbu samu však stále prostupují duchovně 
mocenské vlivy, vyvěrající z ethického prazdroje 
křesťanského náboženství. Není proto .iedna křes­
ťanská sociální filosofie, nýbrž je tolik sociálně filo­
sofických směrů dějinného křesťanství, kolik jest 
hlavních typů bohosloveckých soustav. Předmětem 
Troeltschova výzkumu jest dramatické zápolení theo­
logických nauk, při němž jde o to, aby byl duchu 
starověké, středověké i novověké doby dán v kul­
turně a sociálně rúznorodých situacích charakter 
křesťanského společenství. 

Troeltsch v svém díle použil několika metodo­
logických zásad, které můžeme přijmouti i k naše­
mu studijnímu účelu, pokud nám půjde o to, aby­
chom vystihli sociálně filosofickou povahu hlavních 
theologických soustav křesťanských. 

P~d~všún ~řijímáme T!:geltschovu zásadu, že 
každé dějinné náboženství (a ovšem též křesťanství) 
Je v své vnitřní struktuře v baveno soub..Qrem--.Yr:.a'yd, 
které_QyI odvozeny ze~ecifického druhu nábožen-

31) E. Troeltsch: Die Soziallehren der christlichen Kir­
ehen und Gruppen. 3. vyd. Tiibingen 1923. 



ských .. zkušeností. Souhlasíme s Troeltschovým zá­
kladllím poznatkem, že náboženské hodnoty nemo­
hou být beze zbytku převedeny na žádné jiné kulturní 
hodnoty nebo dokonce na hmotné statky řádu nená­
boženského. Náboženské ideje jsou data sui generis 
a proto nemohou být redukovány na jiné kategorie 
řádu nenáboženského. Stavíme se s Troeltschem 
proti pokusům, aby byly typické fáze ve vývoji 
křesťanského myšlení (jako je na příklad fakt svě­
todějné úlohy křesťanského náboženství v době roz­
kladu římského imperia nebo počátky náboženské 
reformace) vysvětlovány jako pouhý reflex vzdoru 
sociálně potlačených zá'stupů proti nesrovnalostem 
vládnoucího společenského řádu. Křesťanství pro­
jevilo v konkrétních! bohosloveckých útvarech a 
v církevních institucích svézákonnou sílu, která roz­
hodovala jako významný součinitel o mravně spole­
čerrské ustrojenosti západoevropské kultury. 

Kladné vymezení autonomního pos.tavení křes­
ťanského náboženství v procesu společenského vý­
voje není však Troeltschovi důvodem pro to, aby 
vyjímal křesťanství z obecné platnosti zákona pří­
činnosti. Křesťanství je_ též dějinně~odmín~~ jeho 
.E~b~ensky obsah a forma JSO!! jevemhjs1.oricky 
vysvetlitelnjm. Jde o jednu důležitou složku spole­
čenského dějství, která nejenom sama ovlivňuje dě­
jinný tok společenského vývoje, ale jest spoluutvá­
řena také jinými sektory sociálního procesu, zvláště 
pak silou hospodářského činitele. 

Při dějinně analytickém pojetí se křesťanství 
Troeltschovi přirozeně dělí na mnoho bohoslovec­
kých 'soustav a směrů a na značný počet církevních 
společností a sektářských skupin. Předností Troelt­
schova rozboru zůstává, že představuje křesťanství 
v názorové i institucionální bohatosti, nikoliv v ab­
straktní, uměle stylisované a ve skutečnosti ne­
existující ideologické sjednocenosti. 

!,roE4tsche vede jeho kri~cki."postoi ke křesťan.: 
stVl _ jako sociologickému problemu !. t0II.!.u, aby 
v časov~ posloupnosti a v sociálně dynamických 
souvztažnostech osvětlil sociáffií nauli:YKresťanský~h 

44 



církví od doby rvokřesťanské až po dobu moderní. 
Nes okoju 'e se jen bm, ze z ouma po u yo res­
ťanství podmíneno jinýmI socíálruml faktory po­
vahy nenáboženské, Sledl.!,ie. 'soucasne vliv Kresťan­
sk' ch sociálně filosofick ' ch teorií na duCha o y. 
Při' tom je mu měřítkem ryzosti těchto nau -:re:ilc1i 
poměr k vrcholné kolektivní ideji Ježíšova evange­
lia, které učí, že normou pro všechny mravní vztahy 
mezi lidmi je vláda Boha-Otce nad lidmi-bratřími. 
Ježíšův ideál Božího království přijímá Troeltsch 
'ako závazný so~iálně ethick' říkaz' !p-ěří jím nábo­
ženskou únosnost a lpTavně sI!olečenskou o'Qrávně­
IlQ~sociálních teorií křesťanských církvi ve všech 
dobách, pokud považují za svůj cíl založení nábozen­
ské pospolitosti v duchu evangelia Ježíšova, 

Přijímáme tyto metodologické zásady Troelt­
schovy za východisko svého rozboru základních bo­
hosloveckých soustav křesťanských, Ani nám není 
křesťanství metafysickou abstrakcí, nebo 'souborem 
spekulativních pouček, nýbrž především sociálně 
rozprostřeným jevem, zrcadlícím dramatické děj­
stvÍ: patříme na vývojový proces křesťanského ná­
boženství jako na kolbiště duchovních zápasů, které 
přesahují z minulosti do přítomnosti, poněvadž ani 
dnes nepominulo napětí mezi skutečností ideálnou 
a skutečností reálnou, Křesťanstvím rozumíme sou­
bor organi'sovaI}Ých snah o ospolité následování 
JeŽÍše Krista v církevních skupenstvích, od doby 
a oštolské až po dobu souča~, 

Přistupujeme k výzkumu několika typických vý­
seků křesťanského dějinného pásma s hlediska so­
ciologického; to znamená, že budeme převážně při­
hlížeti ke vztažnostem které z křesťanských boho­
sloveckých nauk-plynou- pro transformac(lidšké pO- I 
§politosti z nitra i ze zevnějška;., V zájmu pojmové 
přesnosti připomínáme, že budeme k těmto naukám 
přistupovati jako k útvarům sociálně filosofickým, I 
Nemůžeme je označiti za sociologické teorie, poně­
vadž bychom jim tím přisuzovali abstraktně vě­
decké pojetí sociálních jevů; a to nebylo vůbec je-

45 



jich účelem. Bohoslovecké soustavy dějinného křes­
ťanství nepostrádají občasných náběhů k rozboru 
společenské situace. Avšak podobné pokusy se dějí, 
s hlediska theologické nauky určitého křesťanského 
směru a nechtějí být vědeckou analysou daného 
společenského jevu. 

Po této výhradě můžeme hned přikročiti k ur­
čení toho, co pro nás znamená při dalším pracovním 
postupu použití sociologické metody: chceme při po­
pisu, výkladu a srovnání sociálně filosofických teorií 
ranného křesťanství, katolicismu, klasické reformace 
a humanitářského náboženství "pojímat tyto teorie 
důsledně jako sociální fakty, které se nám věcně 
vnucují jako objektivní danosti svou log'ickou struk­
turou a svou dějinnou působivostí. Soubor těchto 
teorií netvoří však pro nás předmět nějaké zvláštní 
sociologické nauky, kterou bychom snad měli ozna­
čit jako "křesťanskou" sociologii. Chceme v své 
práci podati příspěvek k objasnění vlivu 'sociálně fi­
losofických soustav křesťanského náboženství na 
teorii a praksi sociální práce. Při tom vycházíme 
z formálního předpokladu, že sociální teorie křesťan­
ských církví jsou stejně legitimním předmětem so­
ciologického výzkumu, jako kterýkoliv jiný empi­
rický předmět sociálního šetření. 

Úsek svého studijního pole si ještě přesněji vy­
mezíme po stránce obsahové i rozsahové. Pokud jde 
o rozsah práce, budeme se zabývati jen teoriemi so­
ciálně theologickými, majícími vztah k účelu spole­
čenské vyrovnanosti, které se má dosáhnouti zá­
měrnou dobročinností osobní a skupinovou. Při ob­
sahu těchto teorií se omezíme na čtyři hlavní typy 
bohosloveckých soustav západního křesťanství: 
Vedle sociálně ethického profilu ranného křesťanství 
zamýšlíme v prvé řadě podat rozbor sociální filoso­
fie thomismu, která je charakteristickou naukou 
pro období klasického katolicismu; dále se budeme 
obírati sociálně filosofickými teoriemi lutherství a 
kalvínství, které jsou příznačné pro klasickou re­
formaci; konečně podáme nástin sociální filosofie 

46 



humanitářské, která představuje postoj 'Svobodných 
církví a skupin křesťanských. Z takto vymezeného 
rozsahu přirozeně vypadnou sociální nauky, které 
nemají přímého vztahu k našemu zornému poli (na 
př. teorie o rodině, o 'státu, o právu přirozeném a 
nadpřirozeném, o vojenské službě atd.). Do ohsahu 
nezařadíme různé deviace téhož theologického smě­
ru, které se mohou při typologickém přehledu opo­
menouti, stejně jako zůstanou stranou náměty ra­
dikálních sekt, poněvadž nemůžeme zde zacházeti 
do historických podrobností. 

Abychom vystihli sociálně filosofickou povahu 
jednotlivých bohosloveckých soustav, volíme tento 
~: Především zkoumáme řed oklagy ~clální 
dol!.ročinnosti v daI!..ém bohosloveckém ty'pu. Proto 
přikročíme k popisu a výkladu příslušných sociálních 
teorií, s nimiž j'sme se seznámili studiem původních 
pramenů. Dalším úkolem je ~Jistit sociolo!Q.ckou od­
!l1íněnost nauk ..E!"čité bohosloveck~ ®ustavy, se 
zvláštním zřetelem k činiteli sociálně ekonomickému. 
Na základě těchto dat přihlédneme k teoretlckýJň 
i praktickým vyhlídkám křesťanské dobročinnosti 
v rámci studovaného bohosloveckého typu. Při závě­
rečném srovnání sociálně bohoslovecké tvářnosti 
těchto jednotlivých typů s theologickým východis­
kem česko'slovenské církve budeme moci posoudit, 
zda jejich ideologická struktura podmi!!~vala jedno:­
značně theo atický: nebo socio atický ráz dobročin-
nosti-:-- - -~-

• 

47 



Literatura. 

Armand-Delille, P. S.: Le Service Social dans les' Collocti­
vités Contemporaines. Paris 1929. 

Baby Jean: Le Role Social de l':8Jglíse. Paris 1931. 
Balás Charles: Les Problemes Principaux de la Politique 

Sociale. Budapest 1929. 
Bláha In. Arnošt: Sociální práce a její vztažnost k sociologii. 

"Sociální pracovnice", roč. III. (1934), čís. 2. 
Bloch Kurt: "Ober den Standort der Sozialpolítik. Mlinchen 

1932. 
Bouglé C.: De la Sociologie fl l'Action Sociale. Nouvelle édi­

tion. Paris 1931. 
Cooley Charles Horton: Sociological Theory and Social Re­

search. New York 1930. 
Dexter R. C.: Social Adjustment. New York 1927. 
Durkheim :8Jmile: De la Division du Travail Social. Cin­

quiěme édition. Paris 1926. - Pravidla sociologické me­
tody, Praha 1926. 

Epstein Abraham: The Soullesness of Present Day Social 
Work. "Current History", roč. XXVIII. (1928), str. 390 
až 395. 

Faris Ellsworth-Laune Ferris-Todd J. Arthur: Intelligent 
Philanthropy. 2. vyd. Chicago 1931 . 

. Gidding H. Franklin: The Scientific Study of Human 80-
ciety. Chapel Hill 1924. 

Gotze Sofie: Grundlagen und Voraussetzungen der heutigen 
Wohlfahrtsarbeit. Berlín 1932. 

Hader John J.-Lindeman Eduard C.: Dynamic Social Re_ 
search. London 1933. 

Heard, Gerald: Social Substance of Religion. London 1931. 
Henderson Charles Richmond: Introduction to the Study of 

the Dependent, Defective and Delínquent Classes. Boston 
1893. - Modern Methods of Charity. New York 1904. 
Social Programmes in the West. Chicago 1913. 

Hewes Amy: The Contribution of Economics to Social Work. 
New York 1930. 

Chalupný E.: Sociologie. Svazek druhý: Vědecká methoda. 
Sociologie a život. Praha 1933. 

Jaspers K.: Psychologie der Weltanschauungen. Berlín 1922. 
- Die geistige Situation der Zeit. Berlin 1931. - All­
gemeine Psychopathologie. 2. vy4. Berlin 1920. 

Karpf Maurice J.: The Scientific Basis of Social Work. New 
York 1931. - The Relation between Sociology and Social 
Work. "Social Forces", březen 1925. 

Kerby W. J.: The Social Mission of Charity. New York 1921. 
Klein Earl E.: The Relation between Sociology and Social 

Work Historically Considered. "Social Forces", červen 
1931. 

Kraus A. J. J.: Sick Society. Chicago 1929. 

48 



Lallemand Léon: Histoire de la Charité, 5. sv. Paris 1902 
a další. 

Lindeman E. C.: Social Discovery. New York 1924. 
Macadam Elizabeth: The New Phllanthropy. A Study of the 

Relations between the Statutory and Voluntary Social 
Services. London 1934. 

Mac Cunn John: Ethics of Social Work. Liverpool 1911. 
Macek Josef: Základy sociální politiky. Dll I. úkoly a zásady. 

Praha 1925. 
Mac Iver. ·Robert Morrison: The Contribution of Sociology to 

Social Work. New York 1931. - Society: Its Structure 
and Changes. New York 1931. 

Mannheim KarI: Ideologie und Utopie. Bonn 1929. 
Niebuhr R.: The Contribution of Religion to Social Work. 

New York 1932. 
Reckitt M. B.: Faith and Society. London 1932. 
Rice A. Stuart (vyd.): Methods in Social Science. Chicago 

1931. 
Todd A. J.: The Scientiflc Splrit and Soclal Work. New 

York 1919. 
Troland L. T.: The Fundamentals of Human Motivation. 

London 1929. 
Waahburn B. H.: The ReligioUB Motive in; Philanthropy: 

Studies in Biography. Philadelphia 1931. 
Webb, Sidney and Beatrice: Methods of Social Study. London 

1932. 
Von Wiese Leopold-Becker Howard: Systematic Sociology on 

the Baals of the Beziehungslehre and Gebildelehre. New 
York 1932. 

• 

Edic. II.h .. I.. XI 4 49 
~ 



Část prvá 

------------------

Ethos začátků 

křesťanského náboženství 



5. 
DOBRÁ ZVĚST JEŽ:rSE KRISTA 

Analysou sociálně ethického obsahu synoptických 
evangelií dospíváme k poznatku, že základním nábo­
ženským. cílem učitelského působení Ježíše Nazaret­
ského bylo šíření království Božího. JeŽÍš kázalo pří­
chodu vlády Boha-Otce nad sbratřenou pospolitostí 
lidskou a považoval se za hlasatele nového věku, 
který se tím přiblížil. Tato JeŽÍšova zvěst byla vý­
razem určitého názoru o povaze Boha, o povaze člo­
věka a o bohatých možnostech, otevírajících se ži­
dovskému národu a celému lidskému pokolení živo­
tem víry v milosrdného Otce a spravedlivého Pána, 
který člověčenstvo stvořil k následování své doko­
nalosti. Ježíš věřil v nesmírné tvůrčí příležitosti lid­
ské duše, která si je vědoma, že je k Bohu v poměru 
synovském a jež záměrně zužitkovává ve shodě s Bo­
ží vůlí všechny zjevné i ukryté schopnosti 'Svého 
lidství. 

Ježíšovi bylo království Boží jistinou přítomnou 
i budoucí. Vzrůstem jednotlivých lidských duší podle 
radu blaženosti duše, připodobněné Bohu, roste krá­
lovství Boží v lidech jako niterná veličina. Dokonalé 
uskutečnění Božího království jest však u Ježíše vá­
záno na novou skutečnost řádu eschatologického, 
vytvořenou nadpřirozeným. zásahem v posledních 
dnech při příchodu Syna člověka. 

Idea království Božího není v představě Ježíšově 
~odl!!uiícím snem, který by odváděl od tíživých 
bolesti osobních a sociálních do daleké budoucnosti 
a dával n.aději, že utrpení v lidském životě a všechny 
nedokonalosti budou bez práce odstraněny. Vidina 
říše Boží naplňuje učedníky JeŽÍšovy už v tomto 
sve e a za konkrétní sociální situace usilovnou sna­
~u o zlepsenf mravních vztahů meZi lidmi podle ná-

53 



boženských hledisek lásky a spravedlnosti. Králov­
ství BOzi predpoliládá činnou spolUúčast těch, kteří 
o ne stojí. Ježíš vyžaduje ode všech, kteří čekají 
š ním na vladařství Boží, aby změnili své smýšlení 
a uvěřili v jeho radostnou zvěst: "Naplnil se čas 
a blízko jest království BoŽÍ. Čiňte pokání a věřte 
evangeliu! "1 ) 

Pokládáme za jasně prokázaný fakt, dosvědčený 
záznamy synoptických evangelií, že Ježíš považoval 
přípravu říše BoŽÍ za úkol časného života. tIž v tomto 
světě mají učedníci Ježíšovi usilovat, aby se svými 
skutky přiblížili v lásce, v milosrdenství a v odpuštění 
příkladu nebeského Otce. Poselství Ježíšovo o budo­
vání království Božího mezi lidmi organicky nava­
zuje na osobní sch<?pnosti jednotlivých lidských by­
t <?stí. V tomto bytostném zapojení konkrétních je­
dinců do říše Boží spočívá personalistický rys Ježí­
šova evangelia lásky. 

Při určování prostorové platnosti evangelia opustil 
Ježíš národní výlučnost judaistického náboženství, 
ačkoliv příkládal zvláštní význam židovské pospo­
litosti při šíření evangelia. Na podkladě apoštolské 
tradice o výrocích Ježíšových můžeme souditi, že Je-: 
žíš neuzavíral svou dobrou zvěst jako poklad do kle­
notnice jediného národa, nýbrž že připravoval kruh 
svých -za.svěcenC"fi na nutnost..světové-misie.2) V kře­
sťanské tradici zvláště památným dokladem všeobec­
né, universální závažnosti vladařské vůle Boží jest 
příslušná prosba v modlitbě Páně, jejíž platnost není 
omezena prostorově na některé zeměpisné pásmo. 

I Mezi tím, že evangelium se obrací k jednotlivé 
duši a k pospolitosti lidské na celém povrchu zemském, 
není vnitřního sporu. Ježíš sice svou zvěstí proniká 

1) Evangelium podle Marka 1, 15. (Novozákonni texty 
citovány podle ptekladu F. ~ilky. Praha 1933.) 

.) I když vzhledem k námitkám textové kritiky pti­
jimáme misto u Marka 14, 9 s reservou, obrad se Ježili 
v logiich, shrnutých do t . zv. teči horské, ke svým učednikfim 
jako k "soli země" a "světlu světa". Toto světlo má podle 
jeho ptáni svitit povllechně pted lidmi, nejen před členy 
náoroda vyvolen~o. 

54 



k jednotlivým lidským bytostem. Současně však 
opouští vedoucí náboženskou představu judaismu, že 
Búh učinil s jediným svatým národem smlouvu o po­
slušenství svého zákona. Nacionalisace židovského 
náboženství vedla k úzkému legalismu a k přemíře 
obřadnictví, v němž si libovalo .iudaistické církevní 
zřízení. Ježíšovi se podařilo dosáhnouti synthesy mezi 
závazností božského zákona lásky a mezi požadav­
kem všeobecné platnosti mravních norem, jež je 
zobrazena v představě Boží povahy. Búh je spraved­
livá a svatá vúle a současně slitovná láska, objíma­
jící celé člověčenstvo.s)' 

S tím souvisí otázka, jakou časovou 'platnost při­
suzoval JeŽÍš náboženským a mravním zásadám své­
no evangelia. Měly platit jen na krátkou dobu před 
prIchodem Syna člověka k poslednímu soudu, nebo 
měly mít nepodmíněnou platnost prQ přítomnou i 
budoucí formu BOŽÍho království? 

Lidská účast na království Božím závisí na mrav­
ním postoji člověka k Bohu i k bližnímu; lze jí podle 
slov Ježíšových dosáhnouti za daného stavu lid­
ských duševních schopností jen těm, -kdož se blíží 
Jeho zvestis prostou a nezáludnou zaujatostí dětské 
mysli. Lidé mají prijmouti Království BOZI jako 
-dítě.4 ) Těm, kteří jsou poslušní této rady, náleží krá­
lovství Boží již nyní. Jeho dosažení není nutno odda­
lovati do chvíle posledního soudu, jestliže se splňuje 
podmínka pro účast v něm. Vláda BoŽÍ už na­
stává, neboť platnost doby zákona skončila Janem 
Křtitelem. Ježíšem začalo zvěstování království Bo­
žího a lidé do něho mohou získat pří'Stup už nyní. 
Casová platnost říše Boží mu začíná dneškem a po­
kračuje do života věčného; její rozprostření obsahuje 
v sobě celé lidské pokolení. 

Při svém hlásání dobré zvěsti o blízkosti Boží 
vlády používal JeŽÍš metody prorocké. Přesvědčoval 
silou své mravně zcelené a božsky osvícené osobnosti, I 

3) A. Harnack podle našeho názoru nedocenil univer­
S6listickou stránku J ežišova evangelia ve spise: Die Mis­
sion und Ausbreitung des Christentums. Leipzig 1925. 

t) Marek 10, 14-15. 

55 



že příchod Božího království jest svrchovanou nábo­
ženskou skutečností, na kterou se mají lidé připravit 
a jíž se mají zmocnit, aby pro sebe získali vyšší míru I 
životnosti z duchového řádu Božího. Působení Jež~ 
šovo se dělilo na kázání evangelia, na lékařskou služr 
bu trpícím a na mistrovské školení menší skupin~ I 
učednické. r 

Kdykoliv JeŽÍš vysvětluje povahu říše Boží, vždy 
vychází z ne,zdolného přesvědčení, že jeho nábožen­
ská autorita pochází od samého Boha. Ježíš připouští 
prvek imanentní působnosti Božího království v lid­
ských duších.") Avšak hřivna potenciálního podro­
"bení duŠí T vládě Boží zůstává většinou nevyužita. 
Proto .J>9jímá ~žíš své spa&itelské poslání jako úlo­
hu, svěřenou Bohem, jako soteriologickou funkci, j~ž 
zakládá jeho mesiášské sebevědomí, zaznamenané i 
v syn,.2Ptických evangeliích. J ~žíš se nepovažuje pouze 

Zašyna Božího v řadě ostatriích liru, nýbrž zdůrazňuje, 
~e jeho pověření od Boha má výjimečnou, výsostn.ou, 
nesouměřitelnou povahu. Zvláštní úroveň svého sy:­
novství vůči nebeskému Otci vyzdvihuje Ježíš vý­
slovně na příklad v tomto výroku: "Všecko mi bylo 
svěřeno .od mého Otce; nikdo nezná, kdo je to Syn, 
kromě Otce, a kdo je to Otec, kromě Syna a kromě 
toho, komu by to Syn chtěl zjeviti. "6) 

Ústřední cíl .Ježíšovy-učitelské činnosti> aby svým 
p!soben!'m oslavil BohaJ a aby Boží vládu přiblížil 
lidstvu, našel v životním úsilí Hlasatele nové zvěsti 
a"@ledQ~ stělesněnCVedle tohoto základního úkolu 
nepřikládal žádnému jinému zájmu takový význam, 
aby odvedl jeho pozornost od programu lásky k Bohu 
a služby bližnímu. 

I JeŽÍš vyrovnával svůj postoj k skutečnostem spo­
lečenského života pod zorným úhlemsvf) ústřední 

i kolektivně nábožen. ské ideje o zřízení říše Boží mezi 
I lidmi. S.o~iální jevy_ mají j:!ro něho Jen tehdy nějaký 
, . smysl, jestliže je jich možno využíti k'přípsavě vlády 

BoŽÍ. Marně bychom hledali v evangeliích nástin 

56 

.) Luká.ě 17, 21. 
Il') Lukáš 10, 22. 



sociálních reforem, které by měly přispět k vyrov­
nání společenských a hospodářských nesrovnalostí 
v tehdejší Palestině nebo v římském státě. Ježíš 
nezam:Q:šlel dáti podnět k náhlému revolučnímu ř&o 
vratu za účelem přemě~y společenského zřízení a 
hospo.Q.ářské organisace. Usiloval CLvládu Božího zá­
kona v lidských duších a ve všech sociálních vztazích, 
plyno!.lcích ze společenského soužití. 

Království Boží, závislé na důsledném uskuteč­
ňování vůle Boží v celé společnosti lidské, se muselo J 
projevovati i v přeměně sociálních institucí. Ta však 
nebyla cílem sama o sobě, nýbrž jen přirozeným ná­
sledkem změny lidského smýšlení ve shodě s mravní 
povahou nebeského Otce. 

Otázka vlastnictví, bohatství a chudoby, pomoci 
trpícímu bližnímu se Ježíšovi nestavěla jako problém 
so~ologické teorie ani jako úkol sociálně politický; 
stejně mu smutný úděl nuzáka neznamenal opráv­
nění k revoltě proti nespravedlnosti sociálního řádu 
a k zlepšení třídního postavení podřízených vrstev. 
Pro Ježíše sociální otázka v dnešním technickém slo­va smyslu, jako problém mocenského poměru mezi 
potlačenými a držiteli výrobních prostředků, vůbec 
neexistovala. Ježíš se k problémům společenské ne­
vyrovnanosti dostal přes náboženstvÍ. Společenské a 
hgspodářské hodnoty přehodnocoval svou "llábožen­
skou věrou v cíl Boží vlády nad člověkem. 

Ježíšův postoj k vlastnictví byl pod vlivem ná­
zorů starozákonních proroků a souvisel s celou nábo­
žensko-mravní soustavou judaismu. BiblickÝ. theis­
mus Starého Zákona našel výraz v představě, že 
Bůh jako Stvořitel všech věcí jest též vlastníkem 
veskerých hospodářských statků. To vedlo kl ~ře­
svědčení, že každý druh majetku byl lidem udělen do 
pOdmíněného vlastnictví, nikoliv k nepodmíněnému a 
libovolnému ~akládání s ním. Bohu příslUŠÍ konečná 
pravomoc ' nade všemi statky.7) Ježíšovo stanovisko 

7) Tato idea je výstižně vyjádřena v I. Paralip. 29, 12: 
"I bohatství i sláva od tebe jest, a ty panuješ nade vším, 
a v ruce tvé jest moc a sila, a v ruce tvé také jest i to, 
kohož chceš zvelebiti a upevniti." 

57 



k vlastnictví vyrůstá z okruhu těchto starozákonních 
představ. Ježíš nepoI!.írá právo na~ati soukromého 
~etk_u; áV~K 'jen za toho předpokladu, že relativ­
ne hodnotné hmotne statky budou š!oužiti jako na­
stroje k dosažení vyšších cílů lidského života. Instru-

I 
mentalistické hodnocení majetku jeví se v Ježíšově 
vlastním působení stejně jako v jeho učení. 

V synoptických evangeliích nalézáme řadu do­
kladů, že se JeŽÍš těšil z pohostinnosti svých přátel, 
což předpokládalo použití jejich osobního vlastnictví. 
Navštívil se svými jlčedníky celníka Léviho v jeho 
domě. S ) Mezi těmi, kteří s ním chodili, byly ženy, jež 
podporovaly skupinu Ježíšových učedníků ze svého 
majetku.D

) Na svou cestu do Jeruzaléma si vypůjčil 
oslátko a na něm nastoupil závěrečnou cestu do sva­
tého města, která začínala mesiášským chvalořeče­
ním zástupů.10) I I z některých jiných míst můžeme souditi, že Je-
žíš nezamítal právo na soukromé vlastnictví. O~su­
zuje krádež, ale též lakotu; uznává platnost přiká­
zání: Ne~kradeš.11) Ale hned připomíná nebezpěčí 
bohatstNí, které souvisí s jeho mravní povahou. 
Láska k majetku ~ěřuje aspoň nepřímo proti při­
~ázání lásky k Bohu a k lidem. V napomenutí k bo­
hatému stoupenci poukázal JeŽÍš na protichůdnost 
oblastí, v nichž se hromadí bohatství hmotné a na­
střádává bohatství duchovnL Stav hmotné bohatosti 
je v rozporu s předpoklady vlády Boží,u) 

Zcela důsledně Ježíš žádal od skupiny svých učed­
!!íků, aby se vzdali všeho soukromého majetku. lB) 
Příčinou tohoto kritického postoje k hmotnému bo­
hatství bylo to, že -ležíš "'přičítal stavu oproštěnosti 
duše od statků .E,Ozemských zvláštní schopnost vní­
mati svrchovanou hodnotu lidského života a bráti 
podíl na růstu království Božího. Sociálnost Ježíšova 

58 

8) Marek 10, 13 n. 
8) Lukáš 8, 3. 

:W) Marek ll, 1- 10. 
11) Srovnej Marek 7, 21; 10, 19. 
12) Marek 10, 24- 25. 
13) Marek I, 17- 20. 



evan elia je zaměřena k skutečnostem náboženským. 
K"onecnym cílem mu není hlnotny blahobyt chuných 
a společensky vyřazených; hledá však v jejich řa­
dách společníky nového království věčné lásky a 
spravedlnosti. Program svého dobročinného díla vy­
jádřil Ježíš na počátku své veřejné působnosti slovy 
proroka Izaiáše: "Duch Páně jest nade mnou, proto­
že mě pomazáním posvětil, abych hlásal evangelium 
chudým, poslal mě kázat zajatým propuštění a sle­
pým navrácení zraku, propouštět raněné na svobodu, 
kázat vítaný rok Páně. " 1+) 

Ježíš nepřiznával majetku hodnotu jako věci o 
sobě a pgměrnou cenu získával v jeho očích jen svou 
služebností zájmům říše Boží, ať už jako prostředek 
štědrého almuŽllictví nebo při získávání přátel "z ne­
poctivého mamonu".15) 

Vybízel své stoupence Ir dávání almužen. Měli se 
tím sami osvobomvat od otrocké nadvlády vlastnické 
žádostivosti a při tom napomáhat svou blahovolnou 
štědrostí k šíření království Božího v lidských 
srdcích.16) 

Při celém postoji Ježíšově k sociálně hospodář­
skému řádu lidské pospolitosti iest v pO"p'ř~ jeho 
ústřední zřetel k tomu, aby Bůh vládl nad dušemi; 
bylo mu vzdáleno úsilí o sociální přestavbu společ­
nosti vnější změnou institucí a právních norem. Po­
važoval transformaci sociálního řádu za J.)řirozený 
následek radikální přeměny ve smýšlení lidských je­
dinců o smyslu života. Obrácení veškeré lidské snahy 
k oslavě Boha a nastolení bratrské lásky mezi lidmi 
se měly projeviti příznivě i ve svých důsledcích 
v rámci sociálních vztahů. Jaké sociálně ethické 
směrnice podával pro nápravu společenských nesrov­
nalostí? 

Ježíšův příkaz lásky k Bohu a k bližnímu byl 
zkratkovým vyjádřením tvůrčí normy, podle níž měla 
prospívat vláda Boží v člověčenstvu, a náboženským 
činitelem ůsobícím k zlepšení mravní úrovně so-

lA ) Lukáš 4, 18-19. 
16) Matouš 6, 42 ; Lukáš 16, 9. 
16) Lukáš 6, 30. 

59 



ciálních vztahů mezi lidmi. JeŽÍš toto přikázání lásky 
sám neobjevil, nýbrž přejal je ze Starého Zákona. 
A přece zákon o soustředěné lásce k Bohu, upínající 
celou duchovní bytost člověka k synovské důvěře na 
nebeského Otce, a o účinné lásce k bližnímu, zůstává 
nerozlučně spjat se jménem Ježíše Nazaretského. 
V jeho učení byl nejen tento zákon vyjádřen s no­
vou naléhavostí, ale též v obou svých částech doko­
nare uskuteenen ve svaté osobnosti tohoto Syna Bo­
žího. Před jeho dobou bylo problémem, kdo má býti 
považován za bližního. Teprve Ježíš s nebývalou dů­
sledností oddělil povinnost milosrdenství a odpouště­
jící lásky od jednoznačného svazku s židovským ná­
rodem a rozšířil jejich platnost na celé člověčenstvo. 

Příkladem svého vlastního působení Ježíš nazna­
čil, že láska k bližnímu není jen abstraktním, mravně 
bezobsažným sentimentem. Dal příklad, jak se má 
účinně projeviti v službě trpícím druhům v konkrét­
ních potřebách a způsobech závislosti. Je o něm zná­
mo, že jeho dobročinnost znamenala léčení tělesných 
a duševních nemocí. Ježíš vyžadoval od svých násle­
dovníků, aby konali skutky osobního milosrdenství, 
a řadu jich vypočítává jako úkol každého člověka, 
z něhož se budou lidé odpovídati při posledním soudu. 
Předpokladem výstavby království BOŽÍho jest, aby 
hladoví byli nasyceni, žízniví napojeni, cizinci po­
hoštěni, nazí oblečeni, nemocníl ošetřeni a věznění 
navštěvováni.1 7 ) 

Jakou .Q.ohnlltku dobročinnosti vyžaduje Ježíš ode 
všech lidí, ať už se osvědčili spravedlivými nebo ne­
spravedlivými? Není tu rozhodující zřetel sociálně 
reformační, snaha o zlepšení společenského zdraví ; 
setkáváme se u něho s motivací povahy ryze nábo­
ženské: .. Lidé mají sloužiti bližním pro lásku k JeŽÍ­
šovi, a tím platiti daň nového království, které zřídí 
jako Král věčné slávy při posledním soudu, při němž 
vláda Boží zazáří jako konečná a nezrušitelná da­
nost. -Dokud však JeŽÍš nepřijde, mají se jeho věrní 
věnovati skutkům účinné lásky k bližnímu, jimiž po-

17) Matouš 25, 31-46. 

60 



máhají (konají-li je ve jménu Ježíšově) připravovati 
příští dokonalou vládu Boží a nastolení Krista-Krále. 

Nesmírnou důležitost, kterou JeŽÍš přikládalosob­
ním skutkům milosrdenství, nemusíme zvlášť zdůraz­
ňovati. Už to, že právě ony jsou kriteriem posledního 
soudu, podle něhož bude přijímati a vylučovati osla­
vený Mesiáš členy a zavržence věčného království 
nebeského Otce, opravňuje k úsudku že dobročin­
nost Ježíš považoval za přední úkol vespolného sou­
žití stoupenců nové cesty za Bohem a za jeho říší: 
"Tu spravedliví jemu odpovědí: ,Pane, kdy jsme tě 
uviděli hladového a nasytili jsme tě, nebo žíznivého 
a dali jsme ti píti? Kdy jsme tě uviděli jako cizince 
a pozvali jsme tě, nebo nahého a oblékli jsme tě? 
Kdy jsme tě uviděli nemocného nebo ve vězení a 
navštívili jsme tě?' Král jim odpoví: ,V pravdě vám 
pravím, pokud jste to učinili jednomu z těchto mých 
nejnepatrnějších bratří, mně jste to učinili'."18 ) 

Podle dějinných skutečnostíL které nám předsta­
V1!ií Ježíše jako náboženskou osobnost prorockého 
~u, nemůžeme uznat o~rávněnost I teorie.. která 
v něm vidí sociálního revolucionáře. Ci se chtěl Ježíš 
opravdu stát světským Mesiášem a uskutečnit jako 
židovský národní král nový společenský řád? A dále, 
když tento pokus neúspěšně skončil, byla víra 
v Krista-Spasitele výrazem takové touhy potlače­
ných společenských tříd v římské říši po vysvobození 
z hmotného neštěstí, aby aspoň při záštitě této víry 
unikly bídě svého neutěšeného sociálního postavení? . 

Sociální teoretikové, kteří se pokusili za vedení 
Pohlmanna a Kautského o vysvětlení ideje králov­
ství Božího a počátků křesťanství jako hnutí sociál­
ně revolučního, neporozuměli vlastni struktuře Je­
žíšova poselství. Vysvětlovat ranné křesťanství a 
osobnost Ježíšovu v příčinné souvislosti s politickým 
hnutím "proletariátu" v římské říši, znamená vtisko­
vat absolutisticky ovládané starověké společnosti no­
vodobé záměry socialistického hnutí dělnického, pro 
něž v té době nebylo ani sociologických předpokladů 

18) Matouš 25. 37--41. 

61 



, 

v celkové společenské situaci, tím méně ideologického 
opodstatnění v literatuře novozákonní. 

Rozborem ústřední kolektivně náboženské ideje 
J..ežíšov3U>oselství o království Božím dospíváme k zá­
věrlb- ze jeho vnitřní osnova má v prvé řadě povahu 
náboženskou. Nic nebylo Ježíše vzdálenější než pro­
hlašovat pod zástěrkou výstavby říše Boží radikální 
přeměnu společenských institucí na základě sociálně 
politického převratu. V úsudku, že jest pochybená 
snaha vysvětliti počátky křesťanského hnutí jedině 
působením hospodářských sil, se opíráme o výsledky 
dějepisného a exegetického studia, které podnikli 
zvláště Uhlhorn, Harnack, Duchesne, Weizs3.cker, 
Moffatt, Case, Cadoux, Troeltsch a j. Albertu 
Schweitzerovi vděčíme za objasnění Ježíšova života 
pod zorným úhlem víry v brzký konec světa, při 
němž očekával naplnění své mesiášské úlohy. JeŽÍ­
šova víra v království Boží jest organicky spjata 
s jeho představami eschatologickými. Jakou--1lociálně 
ethickou hodnotu má však idea království Božího, 
byla-li"plánována za "předpokladu blízkého příští Syna 
"člOveka, které se neuskutečnilo? Jaký vliv měla idea 
řiSeBOží na Ježíšův postoj k obsahu sociální sku­
tečnosti? 

I Ježíš se nestaral o změnu sociálních poměrů revo-
luční metodou, ani nevymýšlel opravné společenské 
programy. K obnově světa v říši Boží mělo dojíti při 
druhém příchodu Syna člověka, vybaveného autoritou 
samotného Boha. Zavedením theokratického řádu 
v jeho absolutní platnosti při posledním soudu, ne­
mělo podle Ježíšovy představy dojíti k zlomu mezi 
přítomným a budoucím stavem království Božího. 
Mravní kategorie evangelia platí mu stejně pro sou­
časný vztah mezi Bohem a člověčenstvem, jako bu­
dou platit v životě věčném po skonání světa. Fakt 
zatím nesplněného druhého příští Syna člověka ne­
může být důvodem k neplatnosti sociálně ethických 
zásad Ježíšova evangelia, poněvadž jejich hodnota 
spočívá na vlastní nábožensko - mravní únosnosti 
evangelijní zvěsti. 

62 

• 



Při očekávání absolutní vlády Boží nad světem 
všechny ostatní podmínky společenského soužití 
ztrácely 'poměrně na důležitosti, takže Ježíš ani ne­
přistupoval k vytvoření stálé organisace pro pěsto­
vání náboženského společenství svých stoupenců. 
I když nebyla říše Boží zavedena v své konečné plat­
nosti nadpřirozeným zásahem, náboženská hodnota 
ideje království Božího zůstala bez porušení. Vy­
jadřuje dosud mravní nadřazenost vůle Boží nad osob­
ním i pospolitým životem lidským. Družině bezpro­
středních Ježíšových následovníků připadl úkol, aby 
stanovila podrobněji sociálně ethické důsledky evan­
gelia lásky. Přistouplfa k nemu, jalmIi1e se stalo pa­
trným, že říše Boží může být vybudována jen po­
stupným podřizováním sobeckých zájmů u jednotli­
vých lidských duševností vzhledem k absolutně plat­
nému příkazu tvůrčí služby a milosrdenství, jehož 
se stalo evangelium klasickým předobrazem . 

• 

63 



6. 

pŘINOS APOSTOLA PAVLA 

Apoštol Pavel přejal z apoštolské tradice "'p!>d­
statu Ježíšovy vidinyo království Bofím, ale přetvo­
~ir její sociálně filosofickou podob~. Evangelium Je­
žíšovo se vyznačovalo prostým theokratickým zřete­
lem, aby Buh nepodmíněně vládl ve všech situacích 
osobního i pospolitého života. U Pavla se stává tento 
pojem složitějším a nabývá tvářnosti chri~ocent: 
rické. Je nahražen ideou živého těla Kristova, zalo­
ženého- na mystfckém obeěenství [ásky:Jež pojí vy: 
znavače oslaveného Pána Ježíše. Pavel souhlasil s Je­
žišovým učeníIn o základních mravních vlastnostech 
Božich a vyzdvihl z nich takřka rovnomocně Boží 
dobrotu i Boží spravedlnost. Pavlovo evangelium bylo 
velmi aktivistické. Chtěl získat celý svět pro Boha 
a pro Krista a proto se Jeho náboženská misie obrací 
k celému člověčenstvu. Universalismus Pavlova ná­
~oje_nského z.~ujetí 1!rohlašuje Boha za svrchovaného 
Pána nebe i země, ač jej při tom neodluču.ie z blíz­
kosti nejlepších duchovních tužeb lidského rodu.19) 

A přece ~e!,sonalismus Ježíšova evangelia byl roz­
rušen Pavlovou naukou o předurčení k věčné spáse 
a k věčnému zatracení. Lidé si jsou podle Pavlovy 
ethiky v svém lidském uréení rovni, nemají však Vůči 
Boliu stejného nároku na spásu. U Pavla je již vyslo-

. vena zásada o ospravedlnění z víry, avšak současně 
jest věčný život vázán na záSllužnéskutklY. Bůh 
v den soudu. odplatí každému podle toho, co ší za­
slOUŽIT svými skutky.20) Víra a skutky nevystupují 
v rresmiřft:elném protikladu, ~íše se doplňují. 

19 ) Skutky 17, 22- 29. 
20) Epištola Řimant'un 2, 6 n . 

64 



Idea království Božího 'ast v Pavlově náboženské 
!!~uce rostou.~na v~rou v blízkost druhého příští 
oslaveneho Krista. V Ježíšově evangeliu znamenala 
příprava -královstvi Božího počátek lidské spoluúčasti 
na budoucí dokonalé vládě Boží; rozdíl mezi dočas­
ností přípravy a dokonalostí uskutečnění nebyl 'spa­
třován v druhu, nýbrž v stupni zúčastněnosti na 
Boží říši. V učeni Pavlově vystupuje do popředí 
eschatologický prvek. Pavel očekával brzký příchod 
oslaveného Krista Uřikládal mu tak nesmírnou dů­
ležítost že mu přes silnou ethickou zaujatOáfnezbyÍo 
~ta na 'p!ány s prestavbou sociální organisace sp<>­
lečnosti. Vláda Boží je pro něho spojena se smrtí 
a vzkříšením Pána Ježíše a má povahu duchovní. 
Spočívá na ,spravedlnosti, pokoji a radosti v Duchu 
svatém.C21

) 

Eschatologisace představy o vládě Boží ve spo-
jení s očekáváním Kristova příští podstatně přispěla 
k vyznačeni obrysů při Pavlově postoji k tehdejším 
společenským poměrům:-m!i z .n, oval hlavní ten~ 
denci SV~Q působení k s u v ristu a to éž 
'Orekával i od tk er s ro dsta. avel věřil 
v a roÍlckou a vse p e JICl moc mého pří-
chodu Ježíšova, a neměl proto přímý zájem na radi­
kální změně společenských poměrů. Úplná regenerace 
lids_k~~litosti _~ě~J~ít_Q!K~ic!~ _~~sl~em 
soudnéh<? _dn~ a měla vejit v platnost soubězně s na­
stolením vlády Kristovy. 

Clenové náboženských obci založených Pavlem 
měli zustat v běžných~censKyéli ms tuct~, l?Q­
kud pruno neodporov yoožškým učel1'ím. nyli by- I 

chom na omylu, kdybychom předpoKláaatí, ~ čekáni 
.-!l.ILfíši.~tovu bylo signálem k lenivosti a k 'Po ho- j 1/ 

dlné nečinnostI. Pavet~ize násle Kristovy, ~ Y 
\lQLkonali rácf z~. I 

"KtOmu JS uz p , .!2I. Sl saIDl vy'"črerali . 
p.a 'Své živob-Y1! a a~měli z čeho r~rovati druhy, 
ilvW[ na 4 .::lší'denstVl. tol "'Pavel též 

'" pra:čova'I cere tý y v KOiinU na zliofuvovárií ~nů 

2') Ep. rUm. 14, 17. 

Edice BI.~osI.v XI S 65 



( a v den sobotní k.~Ly . svnagoze.22
) Souvěr,-ce yy­

bízer,-aBy sveaomitě plnili povinnosti svého všedního 
zaměstnání. Clenství v křesťanské církvi nemělo se 
stit-d~vodem k tomu, aby se lidé vyhýbali práci, 
která se považuje za nezbytný prostředek k opatření 
životních potřeb.23 )oNení však pro křesťana lhostej­
né~0'J práci si zvoIIZasve Povol1iIií.1G.zCFa-PO: 
:ze!llSI!.a:. Ci~~!~1etl v favlovt~~!!_ nutně ~~na 
s .očekávárum pns Vla"(1y"1úlStovy. VěHCi k tané 
se nesmějí dát ovládnout nioénostmi, které odporuji 
Kristovu duchu.U ) 

Podobně jako Ježíš si též Pavel uvědomoval ne­
bezpečí, souvisící s vlastníctvim majetku, ač ani on 
neupíral jednotlivcům právo na soukromou držbu 
hmotných statků. V ~ s učením starozákoIl­
ních pror.Q.kŮ JlZllával též ~:r1lvně _n~"Va:d!lo~ ilJ.P.l:t!!t 
m~jetku.t..i~~liIé _.s~ . y!~tni~kých práv _UŽÍvJ .lt. ~~_u-
1ečňoy~ Účinné lásky k bližnímu. Tato okolnost 
byla tím důležitější, že se již v době působení apo­
štola Pavla hlásili jednotlivci z·bohatších vrstev spo­
lečnosti Ke -křesť8.riskééestě života. Pavel je nemínil 
odpu~oyatizcirkevnílio·-obecéňství úplnou zápovědi 
soukromého . vlastnictví. Jeho úmyslem spíše bylo 
otevříti jejich duchovní zrak, ~1?.Y . jim yY!likla. . po­
merna ~e.aií1~b.tóšt l>ólfiltslVí"tvaH v· tvu nejvyšším 
skutečnostem . na602e"riSKěliO-·!i:Vota, a ~by_ se jim 
ozř~ J)řl1éžit6št k · dobrým s1fuj:J.t'ill1! ... j~()~ i. .0<1-
PQ..v_~t _ ~ J?J.~íl §td,da~i.'y_nec:to~t:a,.t~1!. O tomto 
Pavlově sociálně ethickém postoji, přihlížejícím ke 
skutečnostem společenského 'Soužití, máme záznamy 
v jeho vlastních dochovaných dopisech, i v listech, 
napsaných v duchu jeho apoštolského působení.U) 
Pavel varoy~.tvyznayače _Kristovy v pryo~.ť!ln­
skÝCll sQQ~~h j>~.n~p~~~, . kte!,é I!!Y!lez~ky 
~ěZŮll!. V očekávání příchodu Kristova, v pře­
chodném věku pomíjejícnosti, musejí sice ještě kře-

66 

"") Skutky 18, 1-4. 
23) II. Tesalonickým 3, 10- 12. 
21) I. Korintským 6, 12 n . 
25) Viz na pr. I. Tim. 6" 17- 19. 



sťané k zachování života používati hmotných statků, 
mají to však činiti se zdrženlivou umírněnosti: "Kteří 
kupují, jako by nelpěli na svém majetku."26) 
- ~čenský řád., -pl~tný v ~o~ a~oštol~~J~ církve_ 

- a vyjádřený přesnými );lřed"'pisY' římského práva, činil 
zrušení vlastniétví těžko- přoostavitelíiým..:.. Pri tom 
však není pochybnosti, že už za života Pavlova byl 

..E9važován stav chudoby, předznamenaný v pozem-
stfem osu u Ježíše samotného~ J$:~.m,J~~eapok1ad 
:i>J:~~ Je ~·camm !ívotě. 
-Chudoba byla blahořečena jako přirozeni stav prQ 
""Křesťana. Apoštolové šli v ní SamiJ>.Hkladem všem 
_WJ'fii~11 J;KníZateclí apOŠtolských" petru a :I'av­
lovi se v novozákonní literatuře výslovně připomíná, 
~e byli cnuw a !ě se nestyděli veřejně na to pouka­
zovati.2t) 

Podobně na Pavlově osto'i k otroctví můžeme se­
znati, že pov~v~t.p:ř!t()mnou orID!.nisaCf 'fID.OI~čnos..R 
za poměrně bezvj:znamnou, p.eboť oč~lrával pf~~.Q.­
statněnt všech lidských vztahů V dokop.além ř~du 
říše Kristovy. Na první pohled jest jeho stanovisko, 
popírající právo otroků na osvobození ze jha poddan­
ství, v naprostém nesouhlase s opravdovým a přímo­
čarým uskutečňováním Ježíšova evangelia lásky. 
Tento rozpor mezi stavem zákonitého nevolnictví a j 
mezi evangeliem lásky k Bohu a k bližnímu. s nimiž 
..s.oučas~ě při svém misijním působení počítal, jest 
~větliteIriý jedině Pavlový]:ni eschatologickými na-
d~eW. . 

O úpravu vzij~mného oměru mezi otr okx a páQY 
Pavel usiloval na p5Xikladě vyr:ovnánCmezi duchovní:­
~jak.()stmi ~jich ryzího člověčenstvi, nepočítal však 
s radikální změnou jejich vespolného -společensko­
právního postavení. Přiznával náboženskou sankci 
autoritě pána nad otrokem. Neo~om~nuL však zdů­
razniti, že při společné víře . v Krista se proměňu'e 
poměr nadřazenosti a podřazenosti v poměr · bra­
t rskÝ·2S

) 

:5° 

26) J . Korintským 7, 30-~1 . 
27 ) Skutky 3, 6; II. Korintským ll, 27. 
:18) Filemonovi 1, 16. 

67 



V ethice Pavlově nás překvapuje příkaz, aby se 
každý- podřizoval . vrchnosti od Boha nad ním zříze-­
n~ jako tvrdý ohlas barbarských dob, mlášťě když 
k plnění tohoto závazku patřilo též zachování insti­
tuce otroctví. Pavlovi stačilo za záruku křesťanov 
svobody, že nikd~ nemohl být ani ve stavu ně]h.2!~ 
~tročeno;:;ti svím pánem do~u~enl_abv se . zprone­
věřil v~ své v~r:!losti Kristu. Prot<2.....Pro něho neI.!í 
otroctvurQPlémem .Jako skutečnost sociální, nýbrž 
itk<Lskutečnost nábozenská. P~odstatňující silou 
v sociálních vztazích jest víra v JěZíšeKrista ]ako 
oslaveného Pána. Křesťan mazustat pred ' tváří 
světa v tom sociálním postavení, v němž byl povo­
lán do služby Kristovy. Zato vnitřně se s ním děje 
podstatná změna. Otrok i pán jsou vázáni svou slu­
žebností Ir Pánu Ježíši. Nevolník v oblasti světa, pod­
řízený víře v Krista, jéšt propuštěncem v duchovní 
říši, zaručující svobodu- dítěte - IfoZífio.29) 'Pavel ne-

rdoporucoval lITesťanfun, aby usÍlóvali o své vysvo­
I bození z otroctví, neboť jejich zotročení mělo skončit 

I 
při brzkém příchodu Kristově. Místo toho je vybízel, 
aby užili svého postavení k ustavičnému pěstění 
křesťanských ctností, k nimž poskytuje otroctví 
vhodnou příležitost. 

Jaký sociální dosah má u Pavla povinnost účinné 
lásky k bližnímu? Pod vlivem pavlovské tradice byl 
zvláště v pastorálních listech položen důraz na vý­
~am jlohatství pro ~1<Ldobročinnosti. Bohatým se 
připomíná nejistá a pomíjející povaha hmotných 
statků, které bohatství zakládají, ale současně též 
s ními související mravní příležitost k dobročin­
nosti.BO

) ~~vlovi pfedstavovala almužna důležitou 
formu křesťanského milosrdenství. Žádal prvokře­
sťanské náboženské obée, aby se vzájemně podpo­
rovaly v svých potřebách při díle lásky, aby pěsto­
valy pohostinnost a přispívaly si v péči o chudé. Sl) 

puch dobročÍllI!o~i se v ck>běapoštolské vyzna­
čoval ochotou k vzájemné pomoci a tím, že všichni 

29) 1. Korintským 17, 20- 24. 
30) 1. Timoteovi 6, 8; 6 , 17- 19. 
31) 1timanťim 12, 13; Galatským 2, 10. 

68 



věřící svědomitě J>řispívali k obecnému dobru c~lé 
církevní 'pospolitosti. Tato vespolná pomoc se neproj~ 
'VoVa1á. jen charitativním smýšlením, ale též účinnou, 
a dělnou službou, která svědčila o zrušení sociálníc . 
přehrad v prvotním sboru Páně. 

V době apoštolské zobecněla Pavlova zásada, po­
dle nÍŽ se měli křesťané říditi při svém charitativním 
díle : Neměli vlastnitL více hmotných statků, než 'im 
bylo k životu třeba, ale též nemělLrozdávati, čeho bez 
osobní tísně nemohou ostrádat. Požadavek spravedli­
vého vyrovnání sociálÍúch nesrovnalostí, budovaný I 
na základě ' dobrovolného zřeknutí vlastních výsad ve 
prospěch strádajících druhů, jest základní charita­
tivni normou, na níž se dále vyvíjel duch kre~ťanské I 

sociální služby: "V čem vy nyní mate nadbytek, to 
má pomoci jejich nedostatku, aby zase také jejich I 
nadbytek pomohl vašemu nedostatku; tak nastane 
vyrovnání."B2) 

Při živém záimu prvních křesťanů o soc!áln~!,a­
vedlnost, uskutečňovanou z p()hnutek _ náboženských, 
nepožadoval Pavel zrušení osobního vlastnictví. Vši­
c4.,ni následovníci Kristovi měli ochotně přispívati na 
účely církevni dobročinnosti podle příkladu svého 
Mistra a Pána, který byl sám bohatým a přece se 
stal chudým, aby spasil člověčenstvo pro věčný život. 

Dějinným dokladem toho, jak byla tato zásada I 

prakticky prováděna" jest novozákonní záznam o 
srolečném UŽÍvání majetku u členů prvokřesťanské 
cII'kevnÍ pospolitosti.BB) Společenství majetku nebylo 
důsledkem sociálně reformního ;radikalismu, nýbrž 
vyvěralo z opravdovosti víry v Pána Ježíše. Horli­
vost náboženského přesvědčení způsobila, že v jeru­
zalémském sboru nebylo chudých, ač rozhodnutí pro 
společné sdílení majetku bylo skutkem dobrovolným. 
Uča'St Q..a _díle církevní charity nebyla pos11Zována 
podle množství, nýbrž podle obětavostiJ podnícené 
říkladem Ježíšovým. Nenuceným podřízením závaz­

ku charity měli stoupenci Ježíšovy cesty dosvědčo-

~rr Korintským 8, 13-~ 
33 ) Skutky 4, 32 n . ~ 

69 



vati upřímnost svého souručenství s živým tělem 
křesťanské církve. 

Duch činné služby, 'směřující k souladnému .. us~­
řádání sociálních vztahů v společenství bratříl do-

rovázel počátk~ ar .. ~tolské církve. Nebyly sice vy­
tvořeny dalekosahle pIany sociáIiií reformy, ani ne­
došlo k vybudování nákladných institucí pro sociál­
ní péči. Vždyť se očekávalo, že při blízkém příchodu 
Ježíšově bude daný společenský řád zcela přetvořen 
v dokonalou říši Boží, nad níž bude Kristus kralovati. 
Při tom vládlo v pospolitosti apoštolské družiny sou­
družství duchovně umocněné a vedlo k prvním kro­
kům v organisaci charitativních snah v rámci kře­
sťanské církve. 

!lkol a'poštQ!ůzále~el po smrti Ježíšově ve dvoj~ 
službě. Od prvních počátků církevní organisace měli 
apoštolové za úkol jedn...?-k ,~~~1L~v~~g~l..i...uIIl a ~ 
pečovati o prayidelný chod stravovací 'služby ze spo­
lečného církevního jmění. Později si museli pro svou 
,,službu při. ,stolech u získati pomocníky, aby netrpěla 
Jejich vlastní kazatelská činnost. 34) Při pokračujícím 
yzrůstu náboženských obcí prvokřesťanských byli 
~věřeni řízením charity biskupové, starší a jáhnové. 

I Rozsah dobročinnosti v prvém století po Kristu 

I byl omezen nepatrnými hmotnými prostředky kře­
sťanských obcí. Přispění se dostávalo chudým čle-
nům církve, i když přicházeli ze vzdálených sborů. 
Výpomo'C spočívala v poskytování živobytí, oděvu, 
přístřeší a ošetřování v nemoci. Význačná část. sociál­
,!!i,§lužQY se prováděla v souvislosti:Se 'š1avením Ve­
čeře Y~l,l_~.,~~g1!~_ris .. t~~) . 

Tvořivá ~i~~by účinná láska k bližnímu byla 
zpředmětně~ v,.díle kř~ť'l<Jlského ,milosrdenství, ne­
představovala jen ojedinělý projev 1?avlova nábožen­
ského zaujetí. Ducha. dobročinnosti Pavel sdílel 

I s ostatními apoštoly. Podobně jako u Pavla, setká­
yáme se též v epištolách, označených jmény apoštolů 
petra, Jana a Jakuba, se ..st~jne nadšeným zájmem 
o dílo čino~Qdé lásky) J>odněcované ze zdrojů víry 

34) Skutky 6, 2. 

70 



" v .,QSlrurenélllL..Eána Ježíš~. IJ,kubO;}!;ská ištola vý-
slovně "Xladuje aby víra I3'óna byla prokázana 
-~utky ucintW i trp,Ícím. Jde-li skutečně o viru 

ZlVOU, musí 'se cmne projeviti konkrétní službou, bliž­
nímu v jeho denních životních potřebách.35 ) 

-Tento.. charitativní postoj; založený na uvědomění 
si pevného bratrského svazku mezi všemi údy těla 
Kristova, vedl v prvokřesťanských náboženských.ob­
cích k obětavé službě trpícím druhům. Souběžná ten­
dence k vyrovnání s olečensk' ch rotikladů v kře­
sťarrské oslliilitosti ůsobila jako _zdravá a zúrod-

. ňující pro1;!váh2- vzrůstajíc~h_ směrů, které se od­
vracely od života ve světě a od ·eho otře'bkCrhnu 
zásvětným..:. Duchovně mravní charakter křesťanské­
ho náboženství byl uchráněn Ježíšovou pohnutkou 
k dobročinnosti před umrtvujícím odsunutím ideálu 
všelidského bratrství do věčnosti zřetelně nadpo­
zemské. 

Při zkoumání Pavlova přínosu k bohosloveckému 
útvaru ranného křesťanství nemůžeme nedbati zará­
žející skutečnosti, že v jeho ethic~ zřetelnťLPřevažu ·í 
prvky sociálně retardační. Pavlova these, že jest nut­
né zachovati společenský řád s vrchnostensk}Tť'. zří­
zením jako instituci ustanovenou Bohem, a o křesťa­
nově povinnosti setrvati v sociálně inferiorním po­
stavení, se stala činitelem brzdícím společenský po­
krok v dějinách západoevropské civilisaee. 

Bylo by omylné souditi, že konservativní povaha 
pavlovské sociální ethiky jest důsledkem sociologic­
ky záměrné orientace apoštola Pavla. Zatím ·eho 
theologická soustava vůbec nepřihlížela k sociálně 
filosofické povaze dějinných skutečnostíJ J:].ýbrž vy­
růstala z náboženské zkušenosti o světodějném yý­
znamu Kristova kříže. Pavlova mravouka není za­
tížena sociologismem. Spíše se v ní význam společen­
ské skutečnosti podceňoval a jednoznačně se vyzdvi­
hovala metafysická funkce obětujícího se Krista, 
který předešel člověčenstvo do věčnosti s korunou 
slávy a vítězství. V retrospektivě Kristova spasitel-

;5) Jakub 2, 15-1~ 

71 



ného poslání mizely Pavlovi hranice společenských 
nedostatků a reorganisace pospolitého života se mu 
Jevila zá~~.!!:ostípodřadn!;'u. ~řest~ v duchovnícv~ zá: ' 
Kladech Pavlovy ethiky' tun, ze vyzadovala podřlzem 
všech mezilidských vztahů zřetelům vykupitelského 
díla Ježíše Krista, byla ukryta síla, pracující k pře­
tvoření konkrétních společenských institucí prostřed­
nictvím niterné proměny lidských jedinců, ovláda­
ných základním motivem Ježíšovy radostné zvěsti. 

• 

• 

72 



7. 
OHLAS EVANGELIA LÁSKY V POAPOSTOLSKÉ 
CIRKVI 

V druhém a v třetím století po Kristu bylo kře­
sťanství ještě stále nenáviděným a pronásledovaným 
náboženským vyznáním, ačkoliv v své vnitřní struk­
tuře prodělávalo složitý vývoj. Od I!olovice druhého 
století ubývalo v něm víry v blízkost říše Boží a cír­
kev byla nucena vyrovnávati se s běžnými 'Sociálními 
.J!Q..měry. Tím spíše se v ní pociťovala potřeba reago­
vati na problémy sociální skutečnosti, ježto se mno­
z' y řady příslušníků, kterým scházela bezprostřed­
nost a intensita náboženského vědomí Ježíšova a Pav­
lova, při čemž zájmy na dosažení výsad z pospoli­
tého soužití vystupovaly do popředí. Souběžně s tím 
okračoval proces institucionalisace církve, rostoucí 

zabm mučednictvím a věrností vyznavačů na"prvořa­
dou duchovní moc v řím'ské říši. 

Odkazem apoštolského věku pro další vývoj kře­
sťanství bylo jednoduché, ale duchovně bohaté nábo­
ženství, jehož poselství bylo soustředěno v záznamech 
o Ježíšově životě, působení, smrti a oslavení, na něž 
navazovaly dopisy Pavlovy a zvolna se rodící lite­
ratura novozákonní doby. Spravedlnost a láskyPlnost 
byly nejen ctnosti, vyžadované od stoupenců nové 
cesty, ale též mravní přívlastky, připisované Bohu 
a Kristu. Ve vnitřní shodě s výzvami apoštolských 
listů chtěl autor První epištoly Klimenta Římského 
Korintským stavět posvěcení života na oddanosti 
k Bohu a na úsm o spásu celého křesťanského bratr­
stva. Proto chválí věřící, že nelitovali žádné laska­
vosti, kde šlo o dobré skutky a že dbali bázně před 
Bohem, jsouce povzbuzeni příkladem Ježíše Krista. B6) 

ati ) The Apostolic Fathers. I. (Ed. Kirsopp Lake) London 
1912. V Prvni epištole Klimentově Korintským 2, 3-8; 34, 4. 

73 



Od druhého 'století se začínají stále zřeteln~i od­
lišovati dvě tendence, které byly v J ezíšově evangeliu 
ještě souladně vyrovnány vedle sebe. Jednak totiž 
v křesťanské církvi doby poapoštolské vyznívala dále 
ethická devisa evangelia, zdůrazňující závazek, že.říše 

1) Boží m~ ~ ~iRravována v duchovním obecenství 
věřících křesťanů a že jest dluŽÍlo společenství víry 
osvědčiti účinnou láskou k bližnímu. Druhá tendence 
-směřovala k tomu, aby ideál království Božího byl 
odsunut do vzdálené budoucnosti jako skutečnost 
údobí zásvětného, zpředmětnitelná v souvislosti s nad-
řirozeným zásahem Božím. V průběhu dalšího vý­

voje se původní mravnÍ. smysl ideje o vládě Boží po­
stupně nahrazoval důrazem na důležitost církevní in­
stituce, což se projevuje souběžným potlačením perso­
nalistického prvku v evangeliu. 

Naproti tomu nabývá universalistická složka Je­
žíšovy dobré zvěsti vzrůstem církve a pronikáním 
křesťanství do vzdálenějších zemí stále většího vý­
znamu, při čemž -se Řím stává uznávaným střediskem 
křesťanského hnutí. Výzva k christianisaci celého 
světa, k přivedení všech národů pod Kristovu vladař­
skou moc, vložená do úst oslaveného Pána Ježíše, 
jsou dědictvím aR,0štolské víry.87) Stopy téhož univer­
salistického -smyslení nalezneme i ve spisech janov­
ských, v První epištole Klimenta Římského a v Od­
kazu Ezekiášově. 

,!i'ilosoficki výhled na .Bodstatu sociálních skuteč­
ností jest v bohosloveckém typu ranného křesťanstvt 

imistický. Epištola Barnabášova vyžaduje sice po­
zorné zkoumání situace ve světě, avšak nikoliv ze 
zvědavosti, nebo aby byly zjištěny předpoklady so­
ciální reformy. Rozlišuje se v ní zřetelně mezi pří­
tomným a budoucím věkem; křesťané mají nenávidět 
omylnost současnosti, aby se dočkali spasení svých 
duší v novém žádoucím věku, který má přijíti. 38 ) 

37) Matouš 28, 18-20. 
38 ) Viz počátek kapitoly čtvrté v Lakeově vydáni Apo­

štolských otco, I. dil, str. 348----349. Podobně epištola Kli­
mentova Korintským považuje současnost za stav temnosti, 
z niž Bfih člověka povolá k světlu (kap. 59, 2). 

74 



V janovské literatuře se vícekrát opakuje před­
stava, že satan získal dočasnou vládu nad svetem; 
proto prý přátelé říše Boží nemohou současne ná­
ležet ke království tohoto světa. Temný výhled na 
svět podřízený vládci pekel jest provázen postupu­
jícím upevněním církve, která se stále zřetelněji sto­
tožňuje s říší Boží a s živým tělem Kristovým. Ústřed­
ním pilířem v ideové výstavbě církve zůstává víra 
v Krista jako oslaveného Pána. Kladná spoluúčast 
ducha Kristova v církevním růstu nachází výraz ve 
svátostné symbolice a v postupně členěné církevní 
hierarchii. Metafysické spekulace, kněžská organisace 
a magický sakramentalismus zastiňovaly prostou 
strukturu evangelia Ježíšova a daly již před státním 
uznáním církve od císaře Konstantina charakteris­
tické rysy pozdějšímu církevnímu institucionalismu. 

Církev zdůrazňovala stále více 'svá vlastní mravní 
hlediska vzhledem ke světu; mezi nimi získaly zá4Y I 
J1řední místo požadavky bezženství a dobrovolné~u­
doby, důsledně uskutečňované v mnišském způsobu 
života. Oblast světa a oblast Boží se začaly už v této 
době klásti proti sobě jako vzdálené mocnosti. Zá­
porný postoj církve ke světu nesl v sobě pečeť statič­
nosti a souvisel s odporem k jakékoliv cílevědomé 
změně ve společenské organisaci. 

Následky tohoto záporného hodnocení světa (při 
čemž se světem rozumí soubor sociálních skutečnosti) 
se projevily zvláště zřetelně v poměru církve ke státu. 
Bohoslovecké nauky ranného křesťanství si všímaly 
zlých i dobrých vlivů státního zřízenÍ. Církev musela 
formulovati zásady, jimiž se chtěla říditi ve svém 
vztahu ke státu, aspoň pokud, toho vyžadovalo pro­
niknutí světských vlivů v ní samotné a pokud k tomu 
nutil celkový právní stav v římském imperiu. Církevní 
nauka v té době ještě nedospěla k tvořivému zvlád­
nutí problému státní moci a společensko-právního 
řádu s hlediska křesťanského; nepokusila se ani o vy­
tvoření duchovně jednotné civilisace. Bohoslovci 
v druhém a v třetím století po KI:..istu se přespříliš 
sJ2.0lehli na stoickou ideu přirozeného práva a snažili 

..§..e ji uvésti v soulad s mravním zákonem křesťan-

75 



sIctm, obsaženým v Bibli. Při tom byl státnímu, právu 
přisuzován jen relativní obor púsobnosti. Právní řád, 
zavedený ve světské společnosti, měl léčit lidskou hříš­
nost tím, že zamezoval nebo trestal přestupky a pro­
vinění proti platným zákonÚID, čímž zajišťoval bez­
pečnost a mír (pax terrena). 

Od třetího století získával v theologii na významu 
pojem spasení, jehož dosažitelnost byla vázána na ži­
vot posmrtný. Eschatologické naděje nebyly zcela 
opuštěny, ani když se příchod Kristúv neuskutečnil do 
r.248 křesťanského letopočtu, kdy se slavilo tisícíleté 
výročí založení Říma. Křesťanští myslitelé museli po­
čítat s tím, že Ježíš doposud nepřišel, ač byl mnoha 
generacemi horlivých vyznavačú toužebně očekáván. 
Zmařené naděje v říši Kristovu se ponuře odrážely 
od projevú protikřesťanské zvúle se strany stárnou­
cího, ale přece dosud mocného imperia. Při hledání 
východiska z této situace se mínění vedoucích boho­
slovcú rozcházela. Někteří z nich (jako Irenej, Ter­
tullian, Kliment Alexandrijský) sdíleli dosud Pavlovu 
víru v časově blízký příchod JeŽíšúv. Dionysius Ale­
xandrijský a Origenes zastupují měnící se orientaci, 
která hlásala nepředpověditelnost druhého příští 
Páně. 

Úměrně se zmenšujjcí se nadějí na zřízení doko­
nalé říše Boží nadpřirozeným zásahem Syna člověka 
získávala stále více na významu příslušnost k církev­
ní instituci. Křesťanská církev byla již ve třetím sto­
letí do té míry upevněna, že se podobala nezničitelné 
duchovní skále. Střežila už tehdy čistotu apoštolské 
věroučné tradice proti schismatikÚID; současně se 
v ní počaly rýsovat budoucí prerogativy katolicismu. 
Vyslovuje v té době ústy Cyprianovými přesvědčení 
o nenahraditelnosti církve jako ústavu spásy: "Salus 
extra ecclesiam non est."89) Cyprian též povznesl cír­
kev do božské blízkosti v plánu spásy. Považuje člen­
ství v ní za absolutní podmínku přístupu k Bohu­
Otci. Církev je mu Matkou, již není možno obejíti 
v úsilí o spásu a o věčnou blaženost: "Habere non po-

30 ) De Catholicae Ecclesiae Unitate. 

76 



test Deum patrem, qui ecclesiam non habet matrem." 
Podobně Arnobius považoval církev za výlučný pro­
středek k dosažení spásy.40) 

Rozlišením světské a božské obla:stiJ .Qředstavo­
vané proti sobě po stavenými mocnostmi státu a cír­
kve, je dán věcný předpoklad k rozlišení mezi mrav­
ností pro lidi duchovní a pro lidi světské. Eusebius 
spatřuje rozdíl mezi měřítkem pro mravnost dokona­
lou a pro mravnost podřadnou.41 ) Vyšší mravní úro­
veň se vyžaduje od kněží. Laikům. se dovoluje vstou­
piti ve stav manželský, a účastniti se práce v povo­
láních, jichž se má kněz vystříhati v zájmu ethiky 
svého nadřazeného povolání. Církev b la nucena při 
svém odporu ke světu ke kompromisum s danou so­
Ciální situací i s ní ji "přiváděly do 'styku rostoucí řady 
stoupenců křesťanského náboženství, a nemohla vo­
liti v rozhodující chvíli cestu největšího odporu. Chtě­
la zachrániti mravně výsostnou a svět přemáhající 
čistotu prvokřesťanské víry v říši Boží a v říši Kris­
tovu. Netrvala však u všech svých příslušníků na ka­
tegoricky důsledném naplňování mravních zásad 
evangelia Ježíšova. Mravní dokonalost se měla stát 
výsadou kněžské menšiny, kdežto pro většinu věří­
cích počala církev počítat s nároky 'státní moci na 
jejich poslušnost a se zdědenou Slabosti lidšKe pnro­
zenosti, Církev nekapitulovala sice před světem do­
ce a. Avšak vzdala se naděje, že by v tomto 'Světě 
bylo možno přetvořením lidských jedinců založit říši 
Kristovu s .Roužitím mravního--'QOtenciálu, obsaženého 
v evangeliu lásky a spravedlnosti. Částečná kapitu­
lace církve byla obsažena v jejím sociálně ethickém 
postoji k veřejnému životu ještě před tím, než se 
křesťanskému náboženství dostalo státního uznání 
v římském imperiu. Království Boží nebylo už usku­
tečňováno na podkladě mravních důsledků, Jilirnou­
cích ze synovství všech lidí vůči Bohu-Otci, nýbrž 
Qů~odní ideál JeŽÍšova evangelia byl nahrazen zbož­
něním církevní instituce. 

40) Adversus Nationes. 
41) V traktátu EiJarrei.ur.r; &'1ró6e~t,~. 

77 



Poapoštolská církev neučinila dost energickou 
zkoušku, zda by sociálně ekonomická situace nemohla 
být zvládnuta ve shodě s mravními zásadami Ježí­
šova ideálu o říši Boží. Pokud se křesťanští myslitelé 
té doby vůbec pokoušeli o řešení společenských pro­
blémů, nejsou jejich sociálně filosofické názory prosty 
kontradikcí. 

Povinnost pracovat byla uznávána za samozřej­
mou, avšak účinnost tohoto závazku byla snižována 
~ukazem, že práce je trestem za dědičný hřích. K na­
prosté nezbytnosti odpovědné práce vedla celá apo­
štolská tradice, jak je zvláště patrno z Didaché ne­
boli Učení dvanácti apoštolůY) V tomto Učení se za­
hálka zakazuje jako stav nedůstojný křesťana. Sou­
časně se křesťanům přikazuje, aby poskytovali po­
hostin'Ství svým souvěrcům, kteří se o přispění uchá­
zeli ve jménu Páně. Pán Ježíš byl považován stále za 
ručitele díla křesťanské dobročinnosti. Nikdo však 
!lení n!).bádán k "pomoci bližnímu bez zkoumání, zda 
při!:lpívá k účelu pravdivému nebo klamnému. Do­
konce se uklád~ aby služba potřebným byla vedena 
rozvahou. Přijde-li ke křesťanovi pocestný, má právo 
býti jeho hostem dva nebo tři dny. Podobně jsou 
křesťané povinni pomáhati svým souvěrcům, aby zís­
kali zaměstnání, poněvadž každý člověk má si podle 
své schopnosti vydělávat na živobytí. 

Ani v době Jloapo_štolské nebylo soukromé vlast­
nictví vi:slovně za...PQ.vídáno.1 ale křesťané byli varo-
~} před nezf!zenou~áskou k penězům a před nebez­
peclm, plynoucím z bohatství pro zcelení duchovního 
života. Ve vnitřní shodě s napomenutím Ježíšovým, 
že nelze současně sloužiti Bohu a mamonu, vybízí Po­
lykarp křesťany, aby se ozbrojili spravedlností a 
ochránili před nebezpečím milování zlata, poněvadž 
si nikdo se světa ničeho neodneseY) Vedle této ri-

42) Pťlvod tohoto vzácného literárního dokladu sahá až 
do doby kolem r. 85 po Kr. Otiskl jej Lake ve svém vydání 
Apoštolských otcťl. Recký text místa, k němuž tu přihlížíme, 
je v I. díle, str. 328 n. (Viz zvl. kap. 12, 1-5.) 

43) 'ApXTJ óě 71'á'V"Crov Xa1E1f1iJ1I tpLActPrv~la je výstraha, kterou 
napsal Polykarp ve své epištole Filipským (4, 1). The Apo-

78 



gorosní zásady, projevující se neduvěrou k hmotným 
statkum, vystupuje od konce prveho století do po­
předí t endence smířlivější. Církev musela počítat 
s tím, ze se do ní hlásili příslušníci ruzných spole­
čenských vrstev. V První epištole Klimentově Korint­
ským jest vyznačena sounáležitost mezi členy ruz­
ných společenských vrstev v křesťanské pospolitosti. 
Vlivní členové křesťanského bratrstva se mají starat 
o sociálně slabé. Bohatí nesmějí zapomínat na chudé, 
kdežto chudí mají být vděčni Bohu za své ochránce 
a přistupovati s uctivostí k svým dobrodincum. 
Všimneme-li si blíže pohnutky, Jlro ~ má docházeti 
k vzájemné ohleduplnosti mezi říslusníky ~ociálně 
oddělených vrstev, j>ostřehneme snadno] že~est po­
vahy náboženské. Buh jako puvodce všeho dobra má 
být oslaven ve skutcích křesťanské dobročinnostiy) 

Autor Učení Petrova napomínal v prvé polovici 
2. století bohaté křesťany, aby svou štědrostí a sli­
tovnictvím napodobovali Boha. Nemají podržeti pro 
sebe věci, jichž se jiným nedostává, zatim co sami 
jich mají nadbytek. Budou-li se řídit touto radou, 
dojde prý k odstranění chudoby. Církev sice ieště 
stále v té době zdurazňovala, že bohatstvtneodpovídá 
předpokladUm ideální připravenosti křesťana pro krá­
lovství Boží, neuvažovala však o tom, jakými opatře­
ními je třeba bohaté přimět k tomu, aby splnili svou 
nábožensko-mravní povinnost vuči nuzákUm. Snášen­
livost k soukromému vlastnictví rostla úměrně s mě­
licím se složením církve po stránce sociální. Současně 
chtěla církev zachránit stav chudoby jako normu 
mravní dokonalosti a pěstovala ctnost dobrovolné 
chudoby v souboru asketických ideálu, které se uslm­
tečňovaly v mnišském zpusobu života. 

Nový příspěvek ke kladnějšimu hodnocení vlast­
nictví vypracoval Kliment Alexandrijský.45 ) Vychá-

stolic Fathers, 1., 286-287. Linie odporu proti tomu, aby se 
dal věřící zaujmout hmotnými statky, následuje tradici apo­
štolskou. Srovnej na př. Jakub 1, 9- 11, nebo Didaché 3, 5; 
11, 12. 

4>1) 1. Kliment 38, 4 ; cit. Lake na str. 72 n. 
40 ) V traktátu Quis dives salvetur ? 

79 



zel Z přesvědčení, že chudoba nezarucu.1e samočinně 
věčný život, podobně jako bohatství z něho nutně ne­
vylučuje. Ježíš podle něho chtěl pouze vyloučit nad­
vládu bohatství nad lidskými dušemi. Mravní jakost 
bohatství záleží na tom...L k čemu má býti majetku 

oužito. Kliment Alexandrijský sdílel s apoštolskou 
dobou instrumentalistické hodnocení bohatství. Vě­
domě se však stavěl proti mechanickému zavrhování 
soukromého vlastnictví, při němž nevychází najevo, 
že zlo nespočívá v hmotném statku, nýbrž v jeho ne­
přiměřeném použití. Vše záleží na tom, jakého cíle 

, se bohatství stane ná:strojem, zda cíle spravedlivého 
či nespravedlivého.f6

) Bohatství smí se používati ke 
služebnosti vyšším cíÍům, nikdy však ho nemá být 
2neužito jako prostředku nadvlády nad lidmi. Mravně 
významnějším skutkem u bohatého člověka je ovlád­
nout vnitřní sobecké vzněty, které mu brání v dobro­
dějném použití majetku, než zříci se vla:stnického prá­
va docela. Kliment Alexandrijský má porozumění pro 
lidi, jimž hmotný nedostatek zabraňuje, aby se pro­
hloubili v svém zájmu o duchovní věci. Svým pojetím 
podmínečné mravní ceny majetku pronikl hlouběji do 
mravní podstaty hospodářských poměrů, než to do­
kázaly dřívější křesťanské generace odmítáním bo­
hatství ze zásady. 

Origenes, HippolytU's a Kliment Alexandrijský se 
snažili o nové vyjádření významu evangelia vzhledem 
k měnící se sociální struktuře církve, a vzhledem I k změněné situaci v pospolitém životě římské říše. 
Majetek u nich došel kladnějšího ocenění jako nástroj 
křesťanské dobročinnosti. Přesto nikdo z bohoslovec­
kých myslitelů tohoto období ani nenaznačuje, že 
by bylo výhodnější hospodářsky osamostatnit závislé 
členy lidské pospolitosti přiměřenějším rozvržením 
vla'Stnických práv, místo aby byli ponecháni na milost 

tO) Tato myšlenka je jasně fonnulována v traktátu: 
-rl!; Ó UCO'ÓI'Ef'Of; n}.ovUtof; (14, 3): TO/,OVT:ofl lCa~ Ó n}.ovT:o!; ól}yavó'/l 
tun. 4v"aua, XIl1'}a.fta, &lCaicof; ainép ; JIllof; &xa'Ouv"1)" xa.ftvnI'}I}Et:ei. 
~d'tx.!; ng aVT:ép X(l1'}t:a,; JIcH"" 'ÍJnT](lát:T}f; &d',xla~ e'ÍJlli!1xft:a,. 
Cit. podle Enchiridion Asceticwn (vydali M. J. Rouět. 
de Journel, S. J. aJ. Dutilleul, S. J.), Friburgi 103ů, str. 46 n . 

80 



a nemilost náhodnému milosrdenství svých šťastněj- I 

ších druhů. Problémům ho~dářské orKanisace ~­
lečnosti nebyla věnována pozornost. Jen povrch slo­
žitých kolektivních vztahů byl ozářen reflektorem 
evangelia lásky. 

Církev rozhodněji zasahovala do ustálené~hos­
:Qodářského řádu jen tím, že zabraňovala s~ údům, 
aby se účastnili povolání, která se výslovně ]#íčila 
představě poctivého křesťanského života. Odporu 
proti zámožnějším lidem ubývalo nejen proto, že je­
jich počet v církvi ustavičně vzrůstal, ale i z důvodu 
ještě závažnějšího. Bohatí příslušníci církve se nelišili 
od chudých členů křesťanského bratrstva v ochotě 
snášeti pronásledování za věrnost k církvi Kristově. 
Podle svědectví Eusebia z Caesaree nescházelo mezi , 
nimi těch, kteří se nespokojovali s následováním Je­
žíše jen ve slovech, nýbrž po příkladu doby apoštol­
ské prodávali svá zboží a výtěžek tím získaný obě­
tavě věnovali ve prospěch církevní chudiny. 

Cyprian navazoval na biblickou tradici, "podle níž 
b I majetek člověku jen svěřen, aby jersdílel se syi: 
mi bližními J!Odle iEĎich Botřeb--:-J>o nutkou dobrych 
skutků mu bylo získání Boží milosti, aby se Bůh stal 
dobrodincovým dlužníkem. Dobré skut~ isou C~ria­
novi záležitostí božskou (praeclara et divina res), 
nikoliv prostředkem k nápravě hos dářské struk­
tur společnosti!7) 

V celém období ranného křesťanství podal nejpro­
pracovanější příspěvek k ethice soukromého vlast­
nictví s náboženského hlediska Lactantius v svých 
Božských Institucích. Byly napsány na prahu čtvrté­
ho století (r. 305), sto roků po zmíněném traktátu 
Klimenta Alexandrijského. Lactantius vyšel také 
z toho předpokladu, že ml!.ietek -.Jest oprávněni, jest­
!iže iesti>rostředkem k o atření blah~o větší~čet 
lidí. Lidé mají podle jeho názoru stejné právo na 
podíl z Božího bohatství a smějí se svého práva dovo­
lávati. Důsledky tohoto náboženského hlediska jsou 
dalekosáhlé. Lactantiovi jest spravedlnost základní 

47) De opere et eleemosynis. 

Edic. BI.~",lAv XI ó 81 



ctností, jíž se m~ vyznačovat lidský poměr k Bohu a 
~ blížnímu. Ve vztahu Jr Bohu jeví se zbožností, v po-­
měru k bližnímu rovností. Nápoženství má budit du­
cha lidskosti, při čemž vlastní oblast náboženská jest 
založena na poměru k Bohu, kdežto naplňování spra­
vedlnosti vůči lidem béře na sebe podobu lidskosti a 
milosrdenství. Obě oblasti VŠ!i.k nejsou odděleny ne­
překročitelnou hranicÍ. Skutky milosrdenství jsou 
milé Bohu, poněvadž přinich stojí lidéL jimž jsou 
posKytovány, na mÍsre Božím.<:::!hudoba a bohatství 
jsou prehodiioceny (podobně jako stupeň sociálního 
postavení) do kategorií mravních. Bohatství se stává 
funkcí ctnosti a chudoba nedostatkem spravedlno­
stU8

) Proti sobeckému užívání hospodářských statkú 
Lactantius zdúra.zňuje, že je třeba, aby celá pospo­
litost prospívala, při čemž si opatřuje poslední sankci 
od Boha. ~áboženská pohnutka úsilí, aby majetku 
jednotlivcú bylo používáno k prospěchu zástupú, spo­
čívá v naději, že Búh sám poskytne odměnu člověku, 
který dbá-jeno vůle. Lactantius nevidí záruku sociální 
spravedlnosti v tom, že by došlo k násilné změně držby 
hospodářských statkú podle nějaké mechanické rov­
nostářské zásady. Nesouhlasí s komunistickou utoJ>ií 
Platonovou, která pOčítala s vnější změnou v soukro­
mem vlastnictv_Í. Naproti tomu 'Si _vysoce cení (ve sho: 
dě s nábožensko-individualistickóu strukturou evan­
gelia Ježíšova) .njternA změny v smýšlení držitelú 
se?lečenských výhod. Při proměně člověka od sobeCKé' 
prirozenosti k obrazu dítěte Božího spoléhá na účin­
nou pomoc křesťanského nábožen'StvÍ.49) 

Podle sociálně ethických teorií, s nimiž se setká­
váme u typických představitelú theologie ranného 
křesťanství, múžeme soudit, že v nich nebyla dOi!~ 
.Eěna~úležitost ~olektivn!!t-o činitele v hospodářském 

48 ) Nemo deo pauper est nisi qui iustitia indiget, nemo 
dives nisi qui virtutibus plenus est, nemo denique egregius 
nisi qui bonus et innocens fuerit. - L. Caeli Firmiani Lactantii. 
Opera Omnia. Pars I. Divinae Institutiones et Epitome Divi­
narum Institutionum. Recensuit S . Brandt. Pragae 18110. str. 
447 (kniha V, 14, 18). 

49) Tamtéž, III, 22, 3--4, str. 250. 

&2 



procesu. Evangelium účinné lásky k Bohu a k blíž­
mmu, lilásané církví, působilo jistě na úpravu osob­
ního postoje vládnoucích i potlačených členů křes­
ťanské pospolitosti k sobě navzájem. K1'esťanská cír­
kev zůstala však slepá k tomu, že sociální otázka má 
stejně stránku kolektivní jako osobní a že nábožen:­
ství založené na evangeliu o království Božím mezi 
lidmi má ~řiváděti v platnost míru božské spravedl­
nosti též proti nevyrovnané souhře konkrétních so­
ciálních institucÍ. Neblahou okolností, která ještě 
zvyšovala bezradnost církve při uplatňování sociál­
ních důsledků evangelia, byla naprostá ne ři rave­
nost objektivního výzkumu společenské situace. 

Církvi křesťanského starověku nejen scházel plán, 
jak přestavět společenský řád v duchu zásad Ježí­
šova evangelia lásky a služby; ona též po staletí ne­
činně přihlížela k trvání instituce otroctví. A přece 
stav znevolnění člověka člověkem znamená přímé po­
pření základní zásady Ježíšovy mravouky, podle níž 
jsou všichni lidé dětmi společného Otce a navzájem 

. bratřími. Od počátku učila křesťanská církev, že lidé 
si jsou rovni v náboženském smyslu, avšak nepoku­
siía 'Se ani v době apoštolské ani v době poapoštolské 
o změnu sociálního postavení otroků. Situaci si po 
stránce naukové ulehčila tím, že považovala otroctví 
dokonce za jev potřebný a nutný, to znamená, za 
jeden z následků dědičného hříchu. Do jaké míry 
zasahoval duchovní monotheismus evangelia mravní 
pojetí otroctví v době poapoštolské, dosvědčuje na­
pomenutí z Didaché pro vzájemný poměr pánů a 
otroků. Páni mají být pamětlivi, že otroci se obra­
cejí k témuž Bohu a nemají se k nim chovat nespra­
vedlivě, pokud se bojí Boha. Otrokům se klade na 
paměť, že se mají bát svých pánů a uctívat je jako 
Boží zástupce. Z toho plyne, že křesťanská církev 
nepokládala otroctví za zrušené vztahem nábožen­
ského bratrství, založeného na obecenství vyznavačů 
Kristových. Rozdíly mezi pány a otroky nebyly od­
straněny přijetím do církevního svazku. Předsta­
vitelé bohosloveckého typu ranného křesťanství ne­
podrobovali kritice otroctví jakožto sociální insti-

6" 83 



I tuci, zásadně odporující svobodě dítek Božích. Spo­
kojili se s odůvodňováním postatné (ve skutečnosti 
hypotetické) rovnosti mezi otroky a pány před Bo­
hem, která se nesměla projevit v sociálních důsled­
cích. Tato nedůslednost v Eostoji 'k otroctví jest jen 
význaČným );říkladem nedostatečné propracova­
nostíSociáme filosofické nau);{y v tomto bohoslovec­
kém ty~ křesťanském. -

V prvních dvou stoletích po Kristu spočívala 
teorie křesťanské dobročinnosti v promítnutí živé 
víry v otcovství BoŽÍ a v brzký příchod říše Kristovy 
do sociálních poměrů, v nichž žili údové nábožen­
ských obcí. Učinná lá:ska k Bohu a k bližnímu se 
v prvních generacích ranného křesťanství projevovala 
sebezapřením a obětavostí, z nichž se rodily skutky 
odevzdané služby pro dobro jiných. 

Pastýř Hermův obsahuje výzvu, aby křesťan ob­
darovával každého potřebného a nezapomínal, že od­
povídá Bohu za dary, které od něho sám přijal. V pří­
kazu, aby bylo dáváno všem, není nutno spatřovati 
povel k nekritické charitě. Dárce i obdarovaný jsou 
totiž odpovědni Bohu za úmysl, s nímž docházejí 
účastenství na Božím bohatství. 50) Radostnost a 
prostota, s níž je dar nabízen, je zvláště chválena 
jako projev života Bohu milého. 

Personalistický ráz I!rvokřesťanské charity se 
vyznačoval imQulsivností a nevedl ke vzniku zvlášt­
ních církevních institucí. Domy křesťanů byly otev­
řeny ostatnim členům církevní pospolitosti a staly se 
přirozenými středisky sociální pomoci pro souvěrce 
trpící nedostatkem. Zvláštní péče byla věnována pro­
následovaným pro víru a jejich rodinám. Jaké byly 
druhy sociální služby, poskytované v období ranného 
křesťanství? 

Základním projevem křesťanské dobročinnosti 
bylo almužnictví. Apoštolské konstituce nepokládají 
za nečestné, když lidé sociálně závislí přijímají almuž­
nu. Chudí jsou považováni za vyvolence Boží a soudí 

") no,p.i1", v Apoštolských otcich (vyd. K. Lake, 2. sv., 
London 1913), str. 72 n. 

84 



se, že mohou prospívati svým dobrodincům ustavič­
nou modlitbou. ~1) Církev oceňovala dávání almužen 
jako známku lásky a spravedlnosti, a spatřovala 
v nem zádoucí předpoklad duchovního vyrovnání 
v náboženském slova smyslu: Bohatec vrací v almuž­
nách Bohu, co od něho přijal; chudák přijímá s oltáře 
dar od Boha a odměňuje se dárcům za poskytnutou 
pomoc modlitbami díkučinění. 

Rozeznáváme dvě hlavní kategorie služeb, po­
skytovaných v církevní 'Sociální péči prvních tří sto­
letí po Kristu: a) služ~osk vané ravidelně 
k uspokojení tělesných a duševních potřeb lidí so­
ciálně závislých; b) služby -'poskytované říležitost­
~ v případech neočekávaného neštěstí. V první kate­
gorii bylo pět druhů pomoci: 

'2 '1 h 11. Zvláštní péče 'Se věnovala členům církevní po­
s olitosti~ kteří se pro své náboženské j?řesvědčení 
stali obětí pronásledování a protivenství. Na jejich 
osudu se tehdejšímu křesťanskému bratrstvu uka­
zovala relativnost sociální .závislosti, poněvadž bohatí 
členové církve museli podstoupiti stejné utrpení pro 
víru jako členové chudí. Nezřídka si věrnost k cestĚ' 
Kristově vyžádala od obojích i oběť života. Období 
ranného křesťanství se vyznačuje zvláštní příchyl­
ností a něžností souvěrců k trpitelům za věc Kristo­
VU .. a ta se přenášela též na vdovy a na sirotky po 
umučených vyznavačích. A štolské kOll'~tituce ob­
sahovaly ustanovení, jak má Yt poStártno o zmen­
šení útrap křesťanů, odsouzených k smrti nebo 
k práci v dolech. Nemělo se opomenouti nic, co by 
mohlo přispěti k záchraně jejich životů. Bohatí měli 
prodávati svá zboží a chudí se měli postiti, aby každý 
podle svých možností přispěl k vysvobození bratří 
z muk pro víru. Konstituce připomín~í .zvláštní do­
konalostJ)ohnutky k vzdání se majetku, je-li vedeno 
úmyslem ulehčiti osud mučedníků a jejich j>Ozů­
.§.t~ch. 52) 

2. Skutky tělesného milosrdenství k hladovějícím 

'1 ) Kniha 4, 3 . 
• , ) Kniha 5, 1. 

85 



a k nemocným byly ustavičně předním zájmem prvo­
křesťanské charity. Péče o na:sycení druhů, strádají­
cích nouzí, se vyzdvihovala do té míry, že se stala 
šOučástí eucharistického obřadu, při němž se vzpo­
mínalo poslední večeře Páně ( ará'.1J). V Apologii 
Tertullianově je zachován popis t. zv. hodů lásky, 
které spojovaly účastníky duchovnf páskou JežÍ­
šova martyria v jednu rodinu Boží, v níž přestávaly 
rozdíly mezi bohatými a chudými. Pohoštění celého 
shromáždění náboženské obce z ~írkevních prostřed­
Ků nezůstalo institucí . trvalou. Zámožnější členové 
se z tohoto společenštvf lásky postupně odlučovali, 
čímž duchovně a sociálně sjednocující prvek pozbýval 
na svém prvotním významu. Vedle tohoto charis­

. matického . obecenství vyžadovala si "péče o chudé 
také přímé pomoci potřebným. Poskytovali ji J ·áh­
nové, určení k rozdílení životních nezbytností. ko­
lem jáhnů bylo, aby zkoumali, čeho jednotliví údové 
náboženské obce potřebují, a aby jim opatřovali při­
měřenou pomoc z církevních prostředků. Měli .při 
tom dbáti, ab~írkevní dobročinnost sloužila k pod­
PQrování !illběstačnosti a nikoliv k pauperisaci těch, 
jimž se dostávalo podpory. Jáhnové též pomáhali 
starším a biskupům při návštěvě nemocných, pro 
něž se v prvních třech stoletích nezřizovaly zvláštní 
léčebné ústavy. 

3. Už od časů apoštolských se věnovala pozornost 
'p'éči o s4"QikYJLQ...~puště~ .ydoyy. Apoštolské kon­
stituce ukládaly bisknpovl, aby vychovával sirotky 
azdo veku, kdy budou schopni k samostatnému ži­
votu, hodnému čestného křesťana. Biskupové záhy 
nemohli stačiti na tento úkol, zvláště když počet si­
rotků pronásledováním vzrů'Stal. Proto došlo k opa­
tření, aby i laičtí členové církve mohli přijímati osi­
řele-děti za vlastní. 

Pěstounům sirotků se připomínalo. že konají dů­
ležité dílo pro církevní celek, za něž mohou očekávati 
odplatu od Boha. ~8) 

4. Universálnost křesťanského bratrství se pro-

&3) Kniha 4, 1. 

86 



jevovala pohostinností k ciz!ncům, kterou do oručo­
vali církevní otcové od nejstarších časů. Už První 
epištola Klimenta Římského Korintským obsahuje 
chválu pohostinství. H) Apoštolské konstituce před­
pisují ochotu prospěti cizincům jako součást osobní 
způsobilosti pro biskupský úřad.56 ) Bylo zvykem, že 
zvláště cizím návštěvníkům, kteří přicházeli ve vě- I 
cech církevních, dával pohostinství biskup nebo se 
jim opatřovalo z církevních prostředků. I 

5. Součástí církevní dobročinnosti bylo též na­
vštěvování a vysvobozování vězňů, zvláště těch, 
kteří II li odsouzeni do žaláře pro VÍru. Apoštolské 
konstituce doporučovaly sbírky pro osvobozování 
otroků, zajatců a vězňů.66 ) Při tom se ovšem řed­
pokládalo, ~,e se má-J>0máhatiJednotlivcó.~r:.í­
.m!dy k ~adu; predstavitele křesťans e Clrkve \ 
vůbec neuvažovali o tom, že by mohlo být zrušeno 
otroctví jako společenská instituce. I 

J'yto druhy pravidelné charitativní činnosti při­
pravily křesťanskou církev také na-úkoly, které s se­
bou přinášela mimořádná neštěstí. Zvláště zhoubné 
morové rány, které se houfně vyskytovaly ve třetím 
století po Kristu, poskytly křesťanům příležitost, 
aby osvědčili ducha služby a účinné pomoci při oše­
třování nemocných a při pohřbívání zesnulých. Za­
chraňovali odhodlaně život tam, kde se ostatní báli 
smrti. Svou obětavostí a bezpříkladným milosrden­
stvím, prokazovaným křesťanům i pohanům, strho­
vali i nevěřící na cestu Kristovu. Dobročinnost se stá­
vala v době rozkladu římského imperia konsolidač­
ním bodem křesťanského společenství, kolem něhož 
se budovaly první základy středověké církve. Na Plá- l 
novitou přestavbu společenské organisace počlle zá­
sad sociálni spravedlnosti nebylo tehdy ještě po­
myslení. 

Účast při službě trpícím a dohled nad církevní 
Qobročinnostípatřil v období ranného křesťanství 

M) Kap. 10-12. 
&6) Kniha 2. 3. 
'0) K niha 4. 9. 

87 



k předním povinnostem biskupovým. Biskup měl 
opatřOVati pocestným přístřeší, dělníkům práci, hla­
dovícím chléb, neoděným šat, sirotkům nahrazovati 
péči rodičů, povzbuzovati vězně a navštěvovati ne­
mocné.n ) Vedle toho musel pravídelně kázat a učit, 
~ysluhovat svátostmi a představovat vl~du Boží na 
zemi. Svým úkolům mohl dostáti jen dělbou práce, 
tím, že si opatřil vhodné spolupracovníky. Loboru 
sociální péče mu v J.eho úkolechJloIIláhali jáhnové a 
ruaronky; ti získali své místo v tvořící se struktuře 
církve a byla jim svěřena za dozoru biskupova pří­
padová charitativní péče. Jejich pravomoc byla od­
vozena od moci biskupovy; měli být jeho "uchem, 
okem, ústy, srdcem a duŠí".·8) Navštěvovali křesťa­
ny, kteří se ocitli v neštěstí, v nemoci nebo v nedo­
statku, podávali biskupoví zprávu o tom, čeho jest 
jim třeba, a s biskupovým souhlasem opatřovali 
trpícím 'souvěrcům pomoc .• 9) Administrativa církev­
ní charity vhodně kombinovala individuální vyšetřo­
vání jednotlivých případů se soustředěním dobročin­
nosti na určitém církevním úseku v rukou biskupo­
vých. Sociální služb~ byla _J?ovažována za organickou 
součást církevní -'prace. Pusobnost jáhnů a biskuI?ů 
byla přesne vymezena. Méně jasné bylo postavení 
diakonek, jimž sice přidělují Apoštolské konstituce 
charitativní práci mezi ženami 60) , ale později se při­
pomíná jejich působení jen ve východní církvi. pd 
dob a}!Oštolských se 'Svěřovaly charitativní úkolY. 
také úctyhodným vdovám. Instituce vdov se připo­
míná v době po Konstantinovi Velikém jen v západní 
církvi, kdežto ve východní církvi byly nahrazeny 
diakonkami. 

Význačným D'l!em křesťanské dobročinnosti 
v tomto období byla živá víra v obecenství Kristovo 
s-fělem církve. Měl být jejím Pánem a její Hlavou. 
Ve sboru Páně, očekávajícím druhé příští Kristovo, 
nikdo z bratří neměl trpět nedostatkem těch věcí . 

88 

'7) Apoštolské konstituce, kn. 4, 2. 
lIB) Tamtéž, kn. 2, 44. 
'9) Tamtéž, kn. 2, 32 ; srovnej též 3, 19. 
eo) Tamtéž, kn. 3, 19. 



které jsou nezbytné k udržení života. Na rozdíl od \ 
středověké charity byla dobročinnost ranného křes­
ťanského období kolektivním úkolem církevní os -
litosti. Teprve mnohem později se charita stala zá­
jmem isolovaných jednotlivců, kteří usilovali o za­
jištění své vlastní spásy prostřednictvím almuž­
nictví, zapojeného do hierarchicko-svátostné struk­
tury církevní instituce. V bohosloveckém t u ran­
ného křesťanství převládalo ješte J!.<?jeti cll'kve jako 
rodiny Boží, v níž nikdo nem~ tn>ět lhostejností 
ostatních. Církev je tu doposud především obcí vy­
znavačů Kristových; zůstává zcelena snahou, aby se 
její údové podobali ve svém dobročinném díle Ježíši 
Kristu. Soudružství živé lásky, v němž rozhodu ·e mě­
řítko ducha Kristova a niko IV mlra---po lZenosti 
pre~súm církevně or~anisacním, iest odstatným 
znakem sociologické struktury křesťanské církve 
v poa!loštolském období. Přílnutí církevního kolek- . 
tiva k víře v oslaveného Krista a živelná touha, aby 
Kristus obživl ve všech údech své církve a v celém 
církevním těle, nediferencovaném na jednotlivé kasty 
(a mezi nimi na vyvýšenou třídu kněžskou), před­
stavují mocného činitele, který sceloval poapoštol­
skou církev v duchovní jednotu, neopakovanou již 
v žádném pozdějším bohosloveckém typu křesťan-
ském. . 

Metoda dobročinnosti byla nesena kolektivní llo­
hotovostí prvních tří století křesťanské církve na­
podobovati a vytvářeti ze sebe Krista v díle účinné 
lásky a obětavé služby. Zmínilí jsme se už o tom, 
že charita se považovala za neoddělitelnou součást 
církevní správy. Všichni údové k ní měli přispívati; 
jáhnové byli pověřeni prováděním záměrného díla 
sociální služby společně se svými biskupy.6l) Po­
hnutka dobročinnosti byla ryze náboženská. Velko­
rysost charity v té době svědčila, jak napsal Uhlhorn, 
o hrdinném věku církve. Sociální moc tr ícím bliž­
ním zůstávala ještě záležitostí celého sboru Páně. 
Každý jednotlivec cítil osobní odpovědnost za celek 

6J ) Apoštolské konstituce, lm. 2., 35. 

89 



a naopak církevní obecenství přejímalo péči o vše­
chny své údy. 

Prostředky pro chudé členy náboženské obce_ 
EY~ opatřOVán) !r~ím způsobem: Buď příležitost­
ny;rni dary přís usn ů, nebo sbírkami na zvláštní 
účel, nebo pravidelnými obětinami, v souvislosti s bo­
hoslužebným životem. Každý člen -měl na účely křes­
ťanské dobročinnosti přispívati podle svých mož­
ností. Nemajetným se doporučovalo, aby ušetřili na 
svůj příspěvek trpícím druhům postem. Už Pastýř 

. Hermův obsahuje napomenutí, aby se postem vyku­
povala cena almužny, kterou poskytne věřící sociálně 
závislým druhům. Obětovnost zužitkovaná Ul.kto ve 
skutku účinné pomoci, nemá býti dobro dějstvím 
jednostranným . . Příjemce almužny má být přitaho­
ván krásou dárcova vnitřního postoje. Jeho rovno­
mocnou odměnou je modlitba za dobrodince, takže 
v charitě dochází k duchovnímu sjednocení mezi dár­
cem a obdarovaným tváří v tvář společnému Pánu.~2) 
Postem měly být získány prostředky k almužnám 
i od lidí nemajetných. Nikdo se nevyjímá ze závaz­
ku, aby věnoval trpícímu druhu z toho, co mu náleží 
nebo z toho, nač by si jinak sám činil nárok. 

Od obyčejných darů, určených pro sociálně cha­
ritativní potřeby církve, byly odlišovány obětiny, 
které věřící věnovali ve spojení se stavením eucha­
ristie. Zasvěcení obětin, věnovaných k hOUlUll lásky, 
zůstalo až do konce třetího století součástí liturgiq­
kých modliteb. Byly důležitým prostředk(~m k na­
sycení hladových na základě pohnutky hluboce ná­
boženské. Přítomnost Boží, zakoušená v opakování 
večeře Páně, odstraňovala sociální přehrady. Dárcové 
i obdarovaní byli k sobě poutáni obecenstvim lásky, 
společenstvím stolu a vědomím vzájemné vázanosti 
lidského osudu, vyjadřovaným v modlitbě. S ohle-

82 ) Pokora dárcova má umožnit niterné obohacení obda­
rovaného a disponovat jej k modlitbě. Výslovně k tomuto 
vzájemnému postoji nabádá parabola 3, 7 : "ai OV1:Ol 1:annlfo· 
rp(l ov'Í a E~g , ~v' ~" -r:i)!; "tanHlforp(loC1VV7}!; C10V Ó Eli.."lrprog Ep.ni..'ÍC1rJ 1:rj'V 
Éav1:ov 'lj!vzTjv "ai EV~"l",a~ Í!1fE(l C10V n(lo!; 1:0'11 "Í!(l'O'll. (V Lakeově 
vyd., str. 158 n .). 

90 



dem na charismatickou povahu obětin vyžadovaly 
Apoštolské konstituce, aby se dary (zvláště peně­
žité) nepřijímaly od lidí bezbožných. Všechny obě-o 
tiny mravně pochybného původu měly být raději zni­
čeny, než aby se jich použilo k nasycení chudých a 
zbožných duší.6S ) Nábožensko-kvalitativní účel dob­
ročinnosti řevládal nad úsilím o dosažení množství 
arů a o zvysení pocetnosti dárců. Ani obětiny darO­

vané heretiky se neměly přijímati a dary, vnucené 
mocnými bezbožníky, neměly znesvěcovati ohětov­
nost, pramenící z pohnutek čistých. 

Motivace dobročinnosti v bohosloveck "ch teo­
riích ranného křesťanství však nebyla do té m 
jednosměrně důsledná, jak by se ml" prvm "pohled 
zdálo. Spíše můžeme při ní vedle hlavní tendence. na­
vazující na Ježíšovo evangelium lásky k Bohu a 
k bližnímu, rozeznati ještě zárodky tenJi.ence druhé, 
která souvisí s genesí katolické církevní a bohoslo­
vecké mentality. Účinná láska, pokud se řídí vzorem 
evangelia Ježíšova, jest založena na obětavé služ­
bě a cílí k pomoci trpícímu bližnimu, aby se při­
blížila Boží vláda mezi lidmi. Toto hledisko zastávají. 
Justin Mučedník, Irenej iment Alexandrijský; 
služba bližnímu jest pro ně stejnou součástí života 
zaměřeného k Bohu, jako modlitba a bohoslužba. 
Justin Mučedník prohlašoval za jedině důstojnou 
službu Bohu onu, v níž člověk užívá Božích darů 
k svému vlastnímu dobru a k prospěchu bližních, 
kteří potřebují pomoci.64

) 

Novozákonní pojetí služ~ Bohu a bližnímu bvlo­
však postupně opuštěno a nahrazeno pojetím. nov§m~ 
které vyhovovalo lépe vzrůstajícím potřebám církev­
ního institucionalismu. Původně byly všechny dary 
ve prospěch chudých i obětiny odváděné při slavení 
eucharistie považovány za projev pospolitého díků-

03 ) Kn. 4, 10. 
64) Viz zvláště jeho Prvni obhajobu křesťanti, adreso_ 

vanou Antoniu Piovi. (Vyd. Basil L. Gildersleeve, v_ Apolo­
giích Justina Mučedníka, New York 1877.) Srovnej podobné 
pojeti u Ireneje v Adversus Haereticos a u Klimenta Ale­
xandrijského v traktátu Stromata. 

91' 



vzdání nebeskému Otci a za výraz vzájemného du­
chovního souručenství všech bratří v kruhu věřících. 
Casem jim však byl dáván význam nový. ~ly totiž 
pojímány jako prostředek, s jehož pomocí si mohou 
štědří jedinci získat milost "B'ožl, potřebnou k osoblú 
spáse. 

Tertulliana nacházíme už stopy této daleko~ 
sáhlé změny. Pozvolna se opouští myšlenka, že dary 
přinášené z vnuknutí Ducha svatého na oltář věří­
cími jsou vlastní obětí sboru Páně. Místo toho se za­
číná propracovávati nová nauka, v jejímž výkladu 
se oběť těla a krve Ježíše Krista zřetelně oddělt&e . od 
ostatních obětin; současně se konání téže obeti usta­
vuje v ceremonielu mše svatéjl!.ko samostatná a do­
stačující základna liturgického života církevního. 
MythologisoVanyKristus zacÍná v rukou Kněžské 
kasty na sklonku ranného křesťanství nahrazovati 
Ježíše, hlasatele příští vlády Boží. Období církve 
prvokřesťanské znenáhla ustupuje přechodnému ob­
dobí, které později dozrálo v bohosloveckém typu 
středověkého katolicismu. 

Pro druhou polovinu třetího století, která dopo­
sud sdílela prvokřesťanskou motivaci dobročinnosti, 
avšak která již nestačila udržeti krok s původní obě­
tavostí, se charita stávala těžkým problémem. Pří­
značnÝ!!Lrysem měnícího se stavu věcí bylo, že cír­
kevní otec Cyprian.PQPrvé v"ypracoval soustavnějš~ 
nauku o křesťanské dobročinnosti, y-níž ~la plně 

jádřena nová tendence, ..E.ojímající almuznictví za 
skutek, mi0ící ~ssmířiti s Bohem. Cyprian rozli­
šuje dva prostreaKy, s jejichž pomocí mohou lidé 
dosáhnouti spasení. Bůh byl prý usmířen vykupitel­
skou smrtí Kristovou, avšak za toho předpokladu, 
že lidé již nebudou hřešit. Poněvadž se však nikdo 
nemůže spolehnout na svou bezhříšnost, Bůh v svém 
milosrdenství dovoluje člověku, aby dáváním almu­
žen očistil své hlíchy a octl se oJlět na cestě ::pásy. 
Nová cesta k smíru s Bohem se jeví Cyprianovi zcela 
bezpečnou. Almužna odstraňuje provinění, zvláště 
ve spojení se spravedlivými skutky, podobně jako 
voda hasí oheň. Almužnou a dobrými skutky získává 

92 



člověk novou říležitost k odpuštění hříchů, a k tomu, 
a y .E10vu ~t ui!~sten očišťujícího dobrodiní. získa­
ného o rvé ři křtu.65 ) 

Cyprian povzbuzoval své souvěrce, aby si vzali 
příklad z hrdinné doby počátků křesťanství, kdy živá 
víra v:zněcovala křesťanské bratrstvo k činům vzácné 
obětovnosti. Vlastním příkladem spolu se svou nábo­
ženskou obcí dokázal, že jeho vrstevníci stále ještě 
byli schopni obdivuhodného díla sociální služby. Sou­
časně však dlužno připomenouti, že ,se ..!Ley rian~ 
jeho druhů ohnutka dobročinnosti očínala lišit od 
motIvace, bežné v dobe apoštolské. Věřící se snažili I 
spIse o f<ř,-ábLsi...!aji~tiIi skutky 1fcigné lásky k bliž­
nímu osobní 's asení a dosáhli usmíření s Bohem, než 
aby se chteli zasloužiti o J)ribhzem vlá y Bo~ nad 
celou pospolitostí lidskou, jak o to usilova.!..ležlš. 

Společenské, hospodářské a politické poměry, 
jichž křesťanství potřebovalo k tomu, aby se ustavilo 
jako rozhodující duchovní síla v římské říši, se průbě­
hem prvních tří století po Kristu značně měnily. 
Kdežto první století po Kr. se ~značQ.valo oměrnou 
hospodářskou a politickou ustáleností, sit~~e o­
s~ně~horšoval!!1 čJm_více s~e ke konci tře­
tIho století. Zhorsem bylo podmíneno ciniteli vnitro­
politickými i zahraničně politickými. V římském císař­
ství samotném znamenaly nebezpečí jednak jeho ne­
zdravá sociálně hospodářská výstavba a jednak mrav­
ní zchátralost byrokratického aparátu. Proces osla­
bování státní správy v římské říši postupoval úměr­
ně s úplatností úřednictva a s nespravedlivým roz­
dělením zdanění, které vzrůstalo bez ohledu na to, 
zda tomu odpovídá finanční schopnost poplatnictva. 
Obyvatelstvo bylo ochuzováno hromaděním vlastnictví 
půdy v rukou malé skupiny majitelů latifundií, kteří 
v svém marnotratném způsobu života nebyli omezo-

65) Hic quoque ostenditur et probatur quia sicut lauacro 
aquae salutaris gehennae ignis extinguitur, ita eleemosynis 
adque operationibus iustis delictorum flamma sopitur. -
S. Tha.sci Caecili Cypriani: De opere et eleemosy:niB. Rec. 
G. Hartel - Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum. 
Sv. III., Vídeň 1868, str. 374. 

93 



váni, zatím co střední vrstvy hospodářsky upadaly 
.a s třídou otroků nebylo často vůbec po lidsku na­
kládáno. Při tom všem se práce podceňovala jako 
činnost nedůstojná svobodných občanů. Tím byla 
podlomena odolnost římské říše proti vpádům barbar­
.ských kmenů, jejichž útočnost nabývala vzezření stá­
le hrozivějšího, ježto jim čelila jen chabá obrana. 

V nejistých dobách na konci starověku nezůstaly 
ušetře~změny ani instituce tak zakořeněné a 'práv­
nicky pro Římany nesporné, jako otroctví a ~rávo 
nakládati svobodně se soukromým vlastnictvím. Dří­
vější zemědělské otroctví se postupně pozměňovalo 
ve stav sociálně uvolněnějšího nevolnictví. Majitelé 
půdy očekávali, že jim výtěžek vZro'ste, svěří-li obdě­
lávání menších usedlostí samostatné odpovědnosti 
znevolněného lidu na svých statcích, než kdyby je 
sami spravovali a byli odkázáni na rostoucí pracovní 
neochotu otroků. Podobně docházelo též k přehodno­
cení názorů na cenu práce. Svobodný obchod byl na­
hrazován skupinovou organisací živností v kolegiích 
řemeslníků, které jsou zárodkem mohutné korporace 
středověkých cechů. Společenská struktura jest vždy 
tvárná. Při ideové bezradnosti pohanského nábožen­
ství mnohá příležitost k tvůrčímu výboji při 'Sociálně 
"hospodářské přestavbě společnosti čekala na průboj­
né a duchovně soustředěné hnutí, jaké svým způso­
bem bylo křesťanské náboženství, představované bo­
hosloveckým typem ranného křesťanství. 

V procesu sociálních proměn nezůstalo ani kře­
~ťan'ství útvarem~atickýinJ nýbrž vyvíjelo se svou 
niternou zákonitostí, při čemž bylo nuceno zaujímat 
stanovisko k společenskému dějství kolem sebe a při­
hlížeti k měnícímu se sociálnímu složení církevní in­
stituce. Od druhé polovice druhého století v křesťan­
ství uzrávalo nové ideologické jádro, které nezůstalo 
bez vlivu na jeho sociálně filosofickou orientaci. 

Duchovní kvas evangelia Ježíšova byl přechová­
ván z generace na generaci oddaností vyznavačů, apo­
logetistů a mučedníků. Nábožensko-mravní odkaz 
!!POštolského věku dále oživoval následovníky Kristo­
yy, na nichž spočíval růst křesťanské církve. Dříve 

94 



ještě, než se jí dostalo státníh@ schválení, byla po­
stavena 'před rozhodnutí, chce-li zůstat výlučn$'I1l 
"obecenstvím svatých", nepřátelským k životu ve 
světě, nebo chce-li 'se státi církví universální, všeobec­
nou. Tuto fatální otázku církev řešila v kontroversi 
s montanismem a rozhodla 'se pro cestu katolicity. 
Současně opustila ideál doby =!p...9štolské o všeobec­
nem knežství věřících křesťanů a nahradila 'ej ideá­
lem zvláštního, odděleného, dokonalejší morálce pod­
řízeného kněžství hierarchického. 

Záv~žným důsledkem tohoto rQ.zhodnutí dáleJ~ylo, 
že se církev vzdala vš~obecné "platnosti ~ravních po­
zadavků evangelia_ ~ežíšova. Spokojila se u laiků 
s tím, že se podrobovali předpisům a pravidlům cír~ 
kevního obecenství, při čemž nezřídka formální pod­
řízení bylo přeceňováno na úkor osobitého nábožen­
ského života v duchu Ježíšově. 

V souhlase s touto tendencí byla dobročinnost 
stálevíce- svazována s naukou o smírčí ceně almuž­
nictví; iím se připravovala ..PQzňenáhlu cesta k le­
galisaci pohnutky charitativních skutků.66 ) Od druhé 
polovice třetího století bylo almužnictví začleňováno 
do spasitelské funkce církevní instituce, a to v sou­
vislosti s upevňující se strukturou církevního zřízenÍ. 
?řesto však v boho~loveck~m~YI!.u ranného křesťan­
ství dále převládala v mothraci dobroči!!Ilostt po­
hnutka prosté lásky k Bohu_ a-1r bližnímu. LegaU­
stické pojetí charity, které rozrušovalo původní ideu 
přímého účastenství následovníků Kristových na při­
pravovaném pHchodu vlády Boží, získalo převahu až 
ve 'středověkém typu křesťanské dobročinnosti. Prvni 
náznaky nové orientace v pohnutkách sociální služ­
by byly však vysloveny již v bohosloveckých teoriích 
tohoto období ranného křesťanství.67 ) Církev v době 

66) Stopy této změněné orientace nalézáme mimo Cypria­
na též u Origena, v Apoštolských konstitucích (kn. 7, 12) 
a v t. zv. Druhém listu Klimenta Rimského (16, 4.) 

67) Při hodnocení vlivu, kterým pfisobila nová legalistická 
motivace dobročinnosti, se shodujeme se soudem Uhlhorno­
vým (Die christliche Liebesthatigkeit in der alten Kirche. 
Stuttgart 1882), že křesťanská církev se vzdala sociálně 
čistších motivfi charity, když nadřadila zřetele církevně ná-

95 



j>oapoštolské se s~ niterným vývojem nepřipravila 
k_tomu, aby domyslením Ježíšovy....!..~ěsti o království 
Božím na zemi mohla podati plán sociální přestavby_ 
na podklade zasad vyššíhospodářské a společenské 
~aveaIIiostI,ktera by zaChránila rIši nmskou prěd 
hrozícím rozvratem. 

Církvi před státním schválením (a tím méně po 
něm) ani nepřipadlo, že by mohla využíti své duchov­
ní energIe k úsilí o nový spolecenský -řád, ktery by 
~ve shodě se soci~ethíckou tendencí evangelia. 
Ježíšova. Křesťanská církev v svém celku nenamítara. 
nic proti instituci otroctví ani proti neúměrnému roz­
dělení bohatství. Živá víra doby apoštolské v pře­
tvářející moc BoŽÍ a Kristovu, která dovede odstra­
niti zkaženost světské organisace, byla postupně 
ztracena. Nes:(lokojenci se sociální výstavbou měli se 
utěšovati naftejí na ~ší zivot zásvětný a o'prosti1j 
se ~okud možno nejvíce od hříšného světa pozem­
sĚ:ého. Umělá racionalisace společenské , situace. 
končící zaujatým odsudkem, mohla stěží pomoci ke 
zhojení skutečných chorob, jimiž tehdejší společnost 
trpěla. 

Uvedením této skutečnosti se neocitáme při svém 
závěru v rozporu s tím, co bylo dříve napsáno o křes-

bQžeIUlké ideálu vlády Bož! v du~ch lidských. Souběžně 
s úpadkem pohnutky a cíle dobročinnosti došlo též k zmen­
šeni vlastniho charitativniho díla. Katoličti sociálni filosofové 
se snaži vysvětlit ochabnutí zájmu o dobročinnost. čím dále 
se vzdalujeme od doby prvokřesťanské, měnicí se politickou 
a sociálně hospodářskou situaci. Přes to John A. Ryan při­
poušti v Katolické Encyklopedii, že církev nikdy později se 
nedostala v duchu a technice charity dále, než byla v obdob! 
ranného křesťanstvi. Ryan se pokusil o vysvětleni tohoto 
faktu jen poukazem na sociální podm1něnost c!rkevni dobro_ 
činnosti. (V článku o charitě, The Catholic Encyclopedia, 
SV. III., London 1908, str. 596 n.) Podle našeho soudu zna­
mená pojeti dobročinnosti jako prostředku k vlastni spáse na 
mlstě zájmu o připravu řiše Boži kolektivně předsevzatým 
dUem účinné lásky, znevážení pohnutky k sociálni službě. 
Zájem o !liteni Boži vlády je vystř!dán zájmem o dosaženi 
jednotlivcovy spásy; království Boži se zhmotňuje v empi­
rické cirkvi; charita se mechanisuje a pospolitost křesťanské 
clrkve se rozrušuje zájmem omezeně a často i chorobně 
sobeckým. 

96 



ťanské charitě tohoto období. Při dobročinnosti nešlo 
církvi nikdy o víc než o to ab ~stovall;l._š!e.Qhetné 
z~WednotlivcÍ!, nikoliv aby R.řeměňovala sJl.Olečen­
s~ý ř~d. Církev vychovávala věřící k čestnému osob­
lllmu zivotu, bránila jim v přístupu k povoláním spo­
lečensky škodlivým, povzbuzovala je k blahovolnému 
postoji vůči otrokům a lidem sociálně závislým; ne­
přistoupila však k formulaci konstruktivního plánu 
sociální reformy. Překážkou nebyl 'í jenom nedo~ta­
tek přiměřeného a vystihujícího rozboru sociální si­
tuace, njbrž především okolnost, že v ní ubývalo 
apoštoIsKé norlivosti a živé víry v brzký příchod 
vlád BoŽÍ. Nesmíme též zapomenout, že přední účel 
resťanského náboženství spočíval vždy v tom, aby 

jednotlivci byli spaseni, máme-li porozumět, proč 
problém spravedlivosti sociálního řádu přicházel 
v úvahu až na místě dalším. Nechceme tím popříti, že 
v bohoslovecké literatuře ranného křesťanství byl 
vyjádřen názor o ne spravedlivosti sociálního řádu a 
o nesrovnalosti tohoto řádu s vůlí Boží. 68 ) • 

Křesťanská církev poskytla už ve svých začátcích 
charitativní činností cenný příspěvek k povrchovému 
léčení společenských nemocí. Nepokusila se však v ob­
dobí ranného křesťanství o radikální přestavbu so­
ciálně hospodářské organisace tehdejšího lidstva. 
Spokojoval~e J!ři léj!ení 'sociálních choroQl---,Í!lk n~­
psal y. Bartlet s metodami od !liky k úfitům.69 ) 
Scházela 'í tvůrčí vůle odříditi svět Bohu v celém 
souboru ~leče!!.skjch souvztažnosti_ ~ n~..9važovala 
za potřebné} aby společ~nské choroby_byl léče.QY též 
reventivně. 

Proces přizpůsobování křesťanské církve poža­
davkům a nátlaku světského řádu byl zahájen již 
v období ranného křesťanství před státním schvále· 
ním církve. Odkazem zakladatele křesťanského nábo­
ženství a jeho pokračovatelů v době apoštolské byla 

68) První epištola Klimenta Římského 8, 4; srovnej též 
Didaché 5, 2 = Epištola Barnabášova 20, 2. 

69) Ve studii o biblickém a ranně křesťanském pojetf 
majetku. Property, its Duties and Rights, Historically, Philo­
sophically and Religiously Regarded. London 1913. Str. 114. 

Edice BI.hotl •• XI 7 97 



zajisté prlprava rlse Boží, založené na obecenství 
lásky a na hrdinné službě bližním v kruhu věřících, 
cílícím k napodobení dok9nalosti nebeského Otce. Po­
hanské prostředí se však osvědčilo v mnoha směrech 
nepřátelským "světem" pro uskutečňování nábožen­
sk o-mravního programu evangelia. 

Církev v době poapoštolské nevystoupila s klad­
ným plánem ve prospěch spravedlivějšího rozdělení 
hospodářských statků, a dokonce ani v oboru své 
vlastní kompetence nepřistoupila k zrušení otroctvÍ. 
Odumíráním své charitativní tvořivosti se po čase 
ocitla v nebezpečí, že bude přetlakem sociálních sil 
sama nucena uzpůsobovat svůj sociálně theologick}"T 
program mocenským vlivům, místo aby se nesmlou­
vavým vyrovnáváním s mravním, právním a hospodář­
sko-politickým řádem světa snažila vtisknout svému 
věku charakter království Božího. 

• 

Literatura. 

Achelis Hans: Das Christentum in den ersten drei Jahr­
hunderten. Leipzig 1912. 2 svazky. 

Allard P.: Les esclaves chrétíeIUl. 5. vyd. París 1914. 
Bigelmair A.: Die Beteí1ígung der Christen am offentlichen 

Leben in vorkonstantíníscher Zeit. Miinchen 1902. 
Bowen C. R.: The Gospel of Jesus Critícally Reconstructed 

from the Earlíest Sources. 4. vyd. Boston 1928. 
Dickey S.: The COIUltructive Revolutíon of Jesus. Swarthmore 

1923. 
Edwards L. P.: The Transformatíon of Early Chrístíanity 

from an Eschatological to a Sodal Movement. Wisconsín 
1919. 

Grant F. C.: The Economic Background of the Gospels. 
Oxford 1926. 

Harnack Adolf: Die Míssion und Ausbreitung des Chrísten­
tums. Leipzig 1925. 4. vyd. 

Heller Friedrich: Jesus und der Sozialísmus. Miinchen 1919. 
Heuver G. D.: The Teachíngs of Jesus concerníng Wealth. 

Chicago 1903. 
Holl KarI: Urchrístentum und Relígionsgeschíchte. 1925. 

98 



Chadwick W. E.: The Social Teaching of St. Paul. Cambridge 
1906. 

Kalthoff Albert: The Rise of Christianity. London 1907. 
Kautsky KarI: Foundations of Christianity. A Study in 

Christian Origins. London 1925. 
Kiefl F. X.: Die Theorien des modernen Sozialismus Uber 

den Urspung des Christentums. Kempten 1915. 
Kozák Jan B.: Ježiš ve vife a skepsi. Praha 1929. 
Lohmeyer E.: jVom Begriff der religiOsen Gemeinschaft. 

Leipzig 1925. 
Meffert Franz: Der "Kommunismus" Jesu und der Kirchen­

vater. Apologetische Vortrage. herausgegeben vom Volks­
verein fUr das Katholische Deutschland. Sv. VI. M. Glad­
bach 1922. 

Peabody F. G.: Jesus Christ and the Social Question. London 
1907. - The Social Teachings of Jesus Christ. Philadel­
phia 1924. 

Rogge C.: Der irdische Besitz im Neuen Testament. Got­
tingen 1897. 

Schumacher Rudolf: Die soziale Lage der Christen im aposto­
lischen Zeitalter. Paderborn 1924. 

Seipel Ignaz: Die wirtschaftsethischen Lehren der Kirchen­
vater. Wien 1907. 

Simkhovitch V. G.: Toward the Understanding of Jesus. and 
other Historical Studie/'!. New York 1921. 

Von Soden: Die Entstehung der christlichen Kirche. Leipzig 
1919. - Vom Urchristentum zum Katholizismus. Leipzig 
1919. • 

Sohm R.: Wesen und Ursprung des Katholizismus. Leipzig 
1912. 

Spencer F. A. M.: The Ethics of the Gospel. London 1925. 
Steinmann A.: Sklavenlos und alte Kirche. Maria-Gladbach 

1922. - Jesus und die soziale Frage. Paderborn 1920. 
Strathmann H.: Geschichte der friihchristIichen Askese. Sv. I. 

Die Askese in der Umgebung des werdenden Christen­
tums. Leipzig 1914. 

Uhlhorn Gerhard: Die christliche Liebesthatigkeit in der 
alten Kirche. Stuttgart 1882. 

Vischer Eberhard: Der Apostel PauIus und sein Werk. Leipzig 
1910. 

~ilka F.: Dějiny novozákonni doby. ~a 1925 . 

• 

7° 99 



Část druhá 

Sociální filosofie 

katolickéh 'o středověku 



8. 
PONOŘENI KRÁlOVSTVI BožIHO 
V EMPIRICKÉ CIRKVI 

Ve filosoficko-theologickém díle sv. Tomáše Aquin­
ského byly soustavně vyloženy základní nauky středo­
věkého katolicismu. Jeho Summa Theologica se stala 
autoritativně uznaným pramenem poznatků o učení 
katolické církve ve věcech víry a mravů; i novodobý 
katolicismus se vrací k theologickým formulacím to­
hoto scholastického myslitele. 

Při studiu bohosloveckého systému Tomáše Aquin­
ského vynikne nám na první pohled, proč se stal právě 
on typickým představitelem katolické církevní na­
uky. Y.jeho theologji jest vidina k..rálovství Božího, 
hlásaná nejprve Ježíšem a "'později 'přejatá prvokřes­
ťanskou skupinou vyznavacu víry v oslaveného Kris­
~~alisována a onořena zcela do složitého sociálně 
filosofického útvaru středověké katolické církve .. kte­
ra se konstituovala jako svátostné a kněžské zřízeni 
m:g zprostředkování Boží milosti. 

Základní funkci zákona shledává Tomáš Aquinský 
v tom, aby opatřil měřítko, kterým se musí řídit a 
posuzovat lidské skutky.l) Nejdůležitější základna 
'y'šeho lidského jednání jest podle něho odvislá od roz­
umové mohutnosti. Racionálností se vyznačuje také 
vseobecná povaha každého zákona a především též 
Božího zákona, podle něhož lze rozpoznat a zařizovat 
ctnostný život. Pokud jde o podstatu Boží vůle, To­
máš Aquinský přejal Augustinovo rozlišení mezi roz­
dílnou závazností Starého zákona a Nového zákona. 
Kdežto poslušnost předpisů Starého zákona zaručuje 

1) S. Thomae Aquinatis, Summa Theologica, diligenter 
emendata Nicolai, Sylvii, Billuart, et c. - J. Drioux notis 
ornata. Parisiis 1880. Ed. duodecima. 1. 2. q. 90, a. J . concl. 

103 



prospěch v oblasti světských statků, podřízení se 
směrnicím Nového zákona přináší s sebou spoluúčast 
při výstavbě království nebeského . 

.B,ozdíl mezi Starým a Novým zákonem dlužno 
spatřovati v stEPních mravní dokonalosti. Pro pří­
pravné období své vlády dal Bůh lidem Starý zákon, 
~ozdější období ustanovil zákon Nový.2) Kdežto 
Stary zákon mel pouze připraviti lidstvo na příchod 
Vykupitele, druhý zákon, daný člověčenstvu skrze 
Krista, je nezbytným prostředkem k spasení. Boží zá­
kon se liší od zákona přírodního, ale jejich oddělení 
Ilení naprosté. Desatero přikázání Božích bylo sto­
tožneno se zákonem přírodním a tím bylo překonáno 
napětí vzhledem k světu, kterým se vyznačoval křes­
ťanský starověk. V thomistické filosofii byla součas­
ně vymezena hranice mezi přirozenou hladinou Sta­
rého zákona a nadpřirozenou hladinou Nového zá-

ona. 
--Nový zákon ~st Tomášovi Aquinskému totožný 
s Ježíšovým evangeliem o království Božím. Základní 
znak tohoto království vidí v jeho niterné podstatě, 
kl~á~ál~ží v mravních vlastnostech spravedlnosti, 
p"okojnosti a duch9vní radostnosti. Zevnější skutky 

I lidské mohou být trojím způsobem vázány s podsta­
tou království Božího: buď jsou k němu ve vztahu 
shody či lhostejnosti a pak jsou dovoleny; nebo od-
porují jeho základní jakosti a pak jsou zakázány. 

ypodné užití sJ!a~itelné milosti.J>ředpokládá u vě­
ř~ích skutky účinné lásky. K této poučce Tomáš 
Aquinský připojuje vysvětlení, že se v Novém zákoně 
předpisovalo poměrně málo vnějších činů mimo svá­
tosti a mravní předpisy, zabezpečující ctnostný ži­
vot. S ) Znovu zdůrazňuje Augustinův názor, že v t. zv. 
Horském kázání Ježíšově jsou obsaženy všechny před­
pisy, nutné pro utváření křesťanského života. Mrav­
ním zásadám J ežíšova evan~elia se dostalo v thomÍS­
tickém bohosloveckém tYJ.>.u významné místo. Před­
obrazy křesťanského života, obsazené v novozákon­
ních zásadách a vzorech, mají věřící vésti na cestu 

2) Tamtéž, I. 2. q. 91, a. 1. ad 1. 
:: ) Tamtéž, J. 2. q. 108, a. 2. concl. 

104 



/ 

dokonalé ctnosti. V Summě se projevu·e náležité .po­
cho~ení ro 'Skutečnost, že Ježíš zjemnil ethiku Deka­
logu svi!n důrazem na niternou povahu pohnutek ři 
mravním rozhodování. Dokonce se připomíná, že Je­
žíš spiritualisací bohoslužby zrušil závaznost obřadů, 
předepsaných Starým zákonem. Tři druhy lidskél:.!.o 
chování lze v duchu Ježíšova evangelia převésti na 
základní kategorie křesťanského života a to: ]2ost, dá­
vání aUnuzen a modlitbu. Postem člověk drží na uzdě 
své 1ádosti. Almužnou projevuje svou lásku k člově­
ku. Modlitbou uctívá Boha!) 

Zásadně též Tomáš Aquinský přiznává, že odsta­
ta Nového zákona záleží v mravním Jg'ogramu Ježí­
šově shrnutém v Kázání na hoře, a že ustanovení svá­
tostných tajemství spočívalo v prosté připomínce 
oběti, kterou přinesl Kristus človecenstvu. Jak potom 
může odůvodniti složitou soustavu vnějších úkonů, ji­
miž se vyznačovala svátostně kněžská organisace ka­
tolické církve? Jak zařazuje prostý náboženský ideál 
evangelia o budování království Božího do věroučné­
ho a organisačního aparátu katolické církve? 

V thomistické bohoslovecké soustavě jest spojena 
nauka o církvi s naukou o inkarnaci Syna Božího 
v m stickém těle, jehož nebeskou hlavou jest Kristus. 
Kristus se prý podobá ve funkci hlavy církve hlavě 
tělesného organismu svou služebností řádu, svou do­
konalostí a duchovní mocí. Jako jest hlava vše usměr­
ňujícím a řídícím orgánem, funkcionálně nadřazenÝI!l 
vSem ostatním tělesným ústrojům, jest Ježíš Kristus 
vůdčím představitelem božských prostředků nadpři­
rozené milosti pro celek své církve. 

Do mystického těla církve Kristovy jsou zahrnuti 
všichni lidé, kteří kdy žili od počátku do konce svě.!a. 
Jim všem je dána možnost, aby se stali účastnými 
vykupitelského díla Ježíše Krista, jež se zásadně vzta-

t) Et ponit [DominusJ tria opera, ad quae omnia aHa 
reducuntur; nam omnia quae aliquis facit ad refrenandum 
seipsum in suis concupiscentiis, reducuntur ad ieiunium; 
quaecumque vero fiunt propter dilectionem proximi, redu­
euntur ad eleemosynam; quaecumque vero propter cultum 
Dei tiunt, reducuntur ad orationem. Tamtéž, 1. 2. q. 108, 
11..3. ad 4. 

105 



huje na celé lidstvo. Ve skutečnosti je však dlužno 
rozděliti lidské pokolení podle poměru, v němž jsou 
jedin,ci k ~asltersKé moci· KrIstové, napet tříd. Do 
prvm áZtretí třídy patří lidé, kteří áospěli k skuteč­
nému sjednocení 'S Kristem, a to buď prostřednictvím 
zvláštní milosti nebo charity nebo víry. Čtvrtá a pátá 
třída obsahuje lidi, kteří buď doposud nedospěli nebo 
nikdy ani nedospějí k spojení s Kristem, ačkoliv se 
potencionálně i na ně vztahuje účinnost Ježíšova díla 
spá:sy.5) 

Hlavní funkcí Krista ja.k~tohlavy . církve jest 
osk~ovati milost, poněvadž jeho duše byla obdařena 

milostI ve svrchované a obzvláštní míře. Jedině Kris­
tus jest hlavou církve způsobem jedinečným a nena­
podobitelným, který vyplývá ze zvláštního poměru 
jeho božské i lidské, podstaty. Téžjiné osoby se prá­
vem nazývají hlavami církve. Jsou však dva podstat­
né roz<Iíly mezi IiiIiil a IrrTstem. Kristus je svrchova­
ným vládce~ n!ld c~ &.lo;:ěčensiVem..l;-Kdezt~_ V-I!l­
vomoc papezska a blskupska se omezuJe na VIditel­
nou církev, 'prostorově a časově ohraničenou. Na roz­
au od bezprostřední povahy autority Kristovy se au-

I torita hierarchická odvozuje od toho, že biskupové a 
papež zastupují Krista.6

) -

Z chápání církve jako mystického těla Kristova 
vyplývá podvojnost ideálního království Kristova a 
empirické církve. Rozsah říše Kristovy jest větší než 

ozemská církev. Vláda Kristova stojí nad celým lid­
ským pokoreIiím, vCeiiiě1!ohanů a heretiků, bez roz­
dílu..!. zda kdo žil před Kristem nebo..PO Kristu. f ) Dále 
s e v· Křistovekrálovství činí rozdíl mezi jeho duchov­
ní vládou nad řádem nadpřirozeným a mezi vládou 
nad záležitostmi světskými. První druh vlády spočívá 
v ochraně mystického těla Kristova před vlivy zlých 
m ocností, aby mohl proces odvěkého určení křesťan-

5) S. T. III. qr 8, a . 3. concl. 
e) Tamtéž, m. q. 8, a. 6. concl. 
7) Sic igitur membra corporis mystici accipiuntur, non 

solum secundum quod sunt in actu, sed etiam secundum 
quod sunt in potentia . . . Sic ergo dicendum est quod acci­
piendo generaliter secundum totum tempus mundi, Christus 
est caput omnium hominum. Tamtéž, m . q. 8, a. 3. concl. 

106 



ské církve nerušeně pokračovat. Světská tláda Kris­
tova s očívá v tom, že má -yyhražené právo sled­
ního 'Soudu, při němž bude vysloven konecny a ne­
odvolatelný rozsudek nejen nad mravním slohem jed­
notlivých lidských životů, ale i nad správou veřejných 
věcí. Rozsudek bude řihlížeti i k tomu zda vládcové 
gbali duchovní moci, odkázané- Kristem katolické 
církvi. 

Oddělení království Kristova od svátostně hierar­
chické struktury empirické církve, zdůvodněné tho­
mistickou theologií) nedávalo křesťanům práva, aby 
se odloučili od obecenství s církví, neboť jedině v ní 
mohl věřící dosáhnouti bohatého zdroje milosti Boží. 
Pro spasitelné účinky svátostí vysluhovaných kněží­
mi. řádně zřízenými k vykonávání kněžského úřadu 
Kristova, se stalo obecenství a poslušnost viry zá­
kladním pravidlem duchovního života v katolické 
církvi. 

Svátostně mystickou povahu katolicismu odv()­
zuje Tomáš Aquinský z velekněžského úřadu Kris­
tova. Při výkladu '-povahy Kristova kněžství rozli­
~e dva momenty: První Sjločívá na té skutečnosti, 
ze obeť byla vykonána, druhý na věčné "působnosti 
kněžské oběti Krisrt:ovy. Předobrazem velekněžské 
funkce Kristovy byla v Starém zákoně symbolická 
oběť nejvyššího kněze, vstupujícího jednou za rok 
do svatyně svatých. Svou smírčí obětí připravil Ježíš 
Kristus pro všechny lidi možnost vstupu do nebeské 
svatyně. Velekněžský úřad Kristův převyšuje kněž­
ství starozákonní, poněvadž vykupitelské dílo Syna 
Božího osvobodilo všechny lidi od následku hříšné 
přirozenosti a jeho smrt dala všem lidem příleži­
tost ,ke spáse. Podobně ' jako Augustin uvedl též 
Tomáš v "příčinnou souvislost Z!.lamenitost Kristova 
kněžství s jednotou církve. Církev se sJednocuje 
účastí na oběti Kristově, která se věřícím zprostřed­
kuje ..Eřijímáním chleba a vína. S

) 

Svátost přijímání však není pouze znamením du­
chovního obecenství mezi následovníky Ježíše Kris-

ij) Tamtéž, III. q. 22, a . 6. ad 2. 

107 



ta. V thomistické theologii se setkáváme s důka­
zem o nezbytnosti svátostí jako prostředků k dosa­
žení milosti Boží, rozvedeným do podrobností, které 
zde nemůžeme sledovati. O svátostech se učí, ž~ byly 
zřízeny Bohem, a že svátostných účinků se dosahuje 
Jako ora:nóg:árňýCli !lásledků j{ristova_ utrpení.:. Ač­
koliv se připouští, že církev jen slouží při udílení 
svátostí a nerozhoduje o jejich podstatě, přece je 
položen důraz na způsob vysluhování svátostmi. Vy­
chází se z toho předpokladu, že 13ůh ~~m dal při 
ustanovení svátostí přednost určité smyslové sym­
bolice, zachovávané Církví. Z toho se vyvozuje zá-

I 
Věr, že 61skupové a kněží s papežem v čele získali 
s apoštolským dědictvím pravou víru a pravé svá­
tosti, na jejichž podobě nemohou sami ničeho mě-

l 
niti. Církev byla zbudována na podkladě svátost­
ných prostředků, jež se řinuly z ran ukřižovaného 
Krista. Proto se stávají nástu'pcové apoštolů v úřa­
dě kněžském zástupci Bozími apri udíleI1í . svátostí 
jsou nástroji vnější nadpřirozené nlQci. 9) Přílišný 
důraz na formální bezvadnost obřadu a instituciona­
lisace svátostných prostředků obsahovaly v sobě 
nebezpečí, že se církev neudrží pro svou výsostnou 
funkci ústavu božské spásy na mravní výši. 

Odpadnutí od církve jest Tomášovi Aquinskému 
horší překážkou platného udílení svátostí, než hříš­
ný stav nebo nedostatek víry u kněze, vysluhujícího 
svátostmi podle řádu, předepsaného v katolickém cír­
kevním obecenství. I nevěřící kněz může řádně udí­
leti svátosti, dbá-li předepsané formy, poněvadž jeho 
špatná víra jest zlepšena vírou církve. Za to od­
padlíci nemohou vůbec účinně udílet 'svátosti, ani 
kdy~ zachovávají předepsanou formu. Příslušenství 
k clrKvl a naplňování církevních předpisů se pro 
skutečnou účinnost svátostného obřadu bezpodmineč­
ně vyžaduj~ 10) 

8) Tamtéž, III. q. 64, a. 2. ad 3. 
10) Sed possunt etiam peccatores sacramenta conferre ... ; 

sed infidelis potest verum sacramentum praebere, dummodo 
caetera adsint quae sunt de necesaitate sacramenti. Tamtéž, 
lIr. q. 64, a. 9. concl., ad 1. 

108 I 



Nutnost přesného dodržení formy se zvláště zdů­
razňuje při svátosti přijímánLl1) V eucharistii se 
má dosáhnouti zázračného ~řepodstatnění hmot­
'!!ých částeky tělo-a ~rev Kristovu l2:.Ri:!!Ý.m zasahelI! 
Božím. Kněz, pronášeje konsekrační forrimli, zastu­
puje Ježíše Krista a nemůže sám nikterak přispěti 
k zdokonalení svátosti. Jest jen účinným nástrojem 
nadpřirozeného dějství. Přece však předepsaná for­
ma úkonu přispívá k realisaci svátosti a k zprostřed­
kování milosti, která představuje konkrétní svátost­
ný prostředek. Svátostná pravomoc k vysluhování 
eucharistie přísluší jen kněžím řádně zřízeným 
k svému úřadu. Empirická církev spočívala na svá­
tostně mystické struktuře a upevňovala se pomocí 
propracované a theologicky zdůvodněné hierarchické 
organisace. 

Průvodním zjevem v procesu, při němž byla po­
nořena Ježíšova vidina o království Božím na zemi 
do sakramentalismu středověké církevní instituce, 
bylo nové hodnocení způsobilosti ke kněžskému úřa­
du a zvláště k zastávání důležitých církevních hod­
ností. Zákon účinné lásky k Bohu a k bližnímu, kteti 
·e u Ježíše nejvyšš~ kriteriem ylágy Boží v srdcích 
lidských, byl v thomistické theologii podřízen ohle­
dům na vnejší rozmach clrkevní moci. Při volbo biš­
kupa a vyšší hierarchie vůbec není třeba přihlížeti 
k tomu, aby byl vybrán nejlepší kněz., po stránce 
prostých nábožensko-mravních kvalit (secundum cha­
ritatem). Ustanoven má býti ten, kdo je nejlépe způ­
sobilý k církevní vládě.12 ) 

Tímto požadavkem se Tomáš Aquinský dostává 
do rozporu s duchem synoptických evangelií, která 
dosvědčují, že si Ježíš vybíral za vedoucí apoštoly 
prosté rybáře, a ovšem též s důležitou zprávou v ja­
novském evangeliu, která se v katolické tradici při­
jímá jako historická událost. lS

) Podle ,ní Ježíš při­
soudil Petrovi prvenské místo mezi apoštoly, když 

11) Tamtéž, III. q. 78, a. 1-6. 
12) Tamtéž, II. 2. q. 185, a. 3. concl. 
j!l) Jan 20, 15-17. 

109 



dříve zkoumal zvláštní intensitu jeho lásky k sobě. 
Spokojil se s prostým Petrovým .ujištěním, že ho 
miluje. Ježíšovi stačil důkaz osobní oddané lásky 
tam, kde Tomáš Aquinský vyžaduje zvláštní schop­
nost k církevní vládě (regimen ecclesiae). Tento roz-
pr vysvětluje tím, že Ježíš po všec~ jinýjh ~tran­

kách znal způsoollosf""Petrovu KclrKevm vlacre a 
potřeboval j>rnen ješfě ikoumau stupen jeno "las: 
~, a soudí, že po příkladu Ježíšově mají být lidé, 
jejichž vhodnost k účelům církevní vlády byla pro­
kázánaJ tEj>rve zkoumáni o výjimečnosti své lásky 
k Bohu.l~ Tento výklad zní příliš vyumělkovaně, než 
aby opravňoval k násilnému výkladu prosté příhody 
evangelia, která svědčí o tom, že Ježíš volil při po­
suzování lidí pro vůdcovství v království Božím ji­
nou metodu než Tomáš Aquinský. 

Ideál království Božího byl v thomistické theolo­
gii ponořen do spodních poloh v celkové struktuře 
středověkého katolicismu. Schopnost k autoritativ­
ní správě a dovednost v církevní vládě byla při 
hierarchické organisaci dokonce nadřazena osobní 
svátosti,15) Tomáš Aquinský se stal právě pro zto­
tožňování své nauky s . duchovně vladařskými aspi­
racemi papežské kurie klasickým představitelem ka­
tolického bohosloví. 

_Logickým důsledkem tohoto Tomášova postoje 
bylo, že přizpůsobil tehd~ím mocenským 120měrům 
svůj názor o služebnosti světských statků, náleže­
jících cJrk~ní hierarchii a n::\.boženským řádům. 
Středověká církev si přestala brát příklad z prvot­
ního sboru Páně, který pokládal nejvyšší možnou 
podporu dobročinnosti z církevních prostředků za 
přední náboženskou povinnost křesťanského spole­
čenství lásky. Představa o živé účasti všech údů 
Kristovy církve na přípravě spravedlivějšího řádu 
lásky a služby byla zatlačena pod práh náboženské­
ho vědomí církevního kolektiva, ač měla tvořit že-

H) Tamtéž, II. 2. q. 185, a. 3. ad 1. 
15) Tamtéž, ad 3. 

110 



noucí sílu, z níž se obnovovaly duchovní zdroje moc­
né církevní organisace. 

Tomáš A uinský připouštěl že bisku vé a cír­
kevnT hodnostáři se nesdílejí s chudi!P.i o řeb ky 
svého majetku, ať ·de o ·e ·ich soukromé ·mění nebo 
o ..Yf!ěžek z církevních statků. Mravní požadavky, 
které plynou pro bohaté preláty z užívání vlastnic­
kých práv, vytyčuje se značnou obezřelostí. Prelá­
tůro přiznává právo podržeti pro sebe soukromý ma­
jetek a nakládati s ním podle své vůle. Na ..l2-rvém 
místě se jim připomíná, že mají své hmotné statky 
zcela ve své moci a teprve na druhém místěJ že ·imj 
mají nakládati 'podle zásady účinné lásky k bliŽIlÍI!!.u. 

Při stanovení zásady, jak má být nakládáno s cír­
kevním jměním, řídí se Tomáš Aquinský učením ,cír­
kevních otců, že užití vlastnictví pro sobecké cíle 
jest věc špatná. Sám spatřuje ucel církevních statků 
v tom, aQy jes}nak sloužily k p'otřebám bohoslužby 
a obzivy duchovních, jednak aby z nich byla yosky­
iOVána ~ra cnudým. V zásadě sice uznava po­
vinnost clrkve, aby ze svých prostředků přispívala 
závislým lidem, kteří se octli v stavu naléhavé po­
třeby. Jakým způsobem však mají církevní hodno­
stáři a kněží pomáhati chudým, se přesněji neuvádí. 
Rozsah dobročinnosti se ponechává dobrovolné bla­
hovůli a rozvaze hierarchie. Není též stanovena mez, 
kdy zanedbání povinné péče o osud trpících bližních 
zavazuje pod smrtelným hříchem. Předním předsta­
vitelům duchovenské elity měla být při jejich ob­
vyklé hmotné prosperitě míra sociální odpovědnosti 
uložena způsobem mnohem rozhodnějším, než se ve 
skutečnosti stalo.l6

) 

S patriarchalistickým základem feudální organi­
sace společnosti, z něhož Tomáš Aquinský vycházel, 
souvisí celkový konservativní ráz jeho sociálních teo­
rií. V středověkém světovém názoru byla křesťanská 

16) Non autem potest determinari quando sit ista necessi­
tas, quae ad peccatum mortale obliget, sicut nec caetera 
particularia quae in humanis actibus considerantur: horum 
enim determinatio relinquitur humanae prudentiae. Tamtéž, 
II. 2. q. 185, a. 7. ad 1. 

111 



pospolitost považována za složitou organisaci všech 
lidských sdružení a společenství, ať v církvi nebo 
mimo církev, které byly utvářeny podle jednotné­
ho plánu všeobecného spasení. Církev i přidružená 

olitická . skl!Penství ze sociální organisace světské 
~ly .,podřízenypatriarchální vládě, v čele s papežem 
nebo s císařem, Současně se celek středověké spo­
lečnostI<ilile členil ve skupenství nižšího řádu, která 
podléhala v církevní administrativě biskupům a ve 
světské administrativě pravomoci lenních pánů. Fak­
tická dvojitost vlády duchovní a světské byla pře­
klenuta mystickým nadústrojenstvím církve, iež 
~vou pod~tatou převyšuje všechny prvky vlády nad 
tímto svetem. Králové odvozovali svou pravomoc 
z -Boží milosti a v konečné instanci byli světští pa­
novníci podřízeni svrchovanosti Apoštolské stolice. 
Středověká feudální soustava (v oblasti sociálních 
poměrů povahy mimonáboženské) a soustava du­
chovně hierarchická (v oblasti církevních svazků) 
jsou založeny na předpokladu nerovnosti mezi lidmi 
výše a níže postavenými. Náboženská rovnost mezi 
lidmi je podmíněna závazkem, aby se jednotlivci po':­
slušně podřídili vyšším útvarům, k nimž ve smýsll:! 

latného společenského řádu nutně příslušejí. 
Podle thomistické sociální filosofie jsou v urči: 

tých věcech lidé Bohu podřízeni přímo, v jiných vě­
cech stojí nadřízená vrchnost mezi člověkem a Bo­
hem, a to z Boží vůle, a proto je nutno této vrchnosti 
poslouchati. Vyžadovaná poslušnost však nesmí od­
porovati přirozenému určení těla a nesmí se stavěti 
proti zákonu Božímu v těch věcech, v nichž je člo­
věk podřízen přímo Bohu. Clověk jest zvláště po­
vinen poslouchati vrchnosti ve věcech úkonů, které 
:k;ou přímo společenským řádem vyhrazeny určité 
autoritě, a to právě v mezích, které ohraničují pra­
vomoc téfo autority. (Ve věcech války je voják pod~ 
rlZen voj:evůdci, při vykonávání služebních povin'" 
nosti služebník pánu, v osobní kázni a v domácím 
řádu syn otci.) Patriarchalistický prvek v středo­
věké organisaci lidských vztahů se vyznačuje upří-

, lišněným legalismem, ale je výslovně omezen Božím 

112 



zákonem, který vytyčuje rozsah vrchnostenské pra­
vomocP7) 

Sociální nerovnosti mezi lidmi, učleňující stupňo­
vitě organisaci společenského řádu ve směru verti­
kálním, jsou uznány a schváleny. Je však třeba do­
dati, že se tím napětí mezi poslušností k Bohu a po­
slušností k lidským vrchnostem zcela neodstranilo. 
Za normálních okolností podepírá katolický patriar­
chalismus daný společenský řád. "Qkládá totiž lidem, 
ab oslouchali vrchnosti už proto, že jest svým po­
stavením sociálně nadřazena, i když nedává sociálně 

-nízko stojícím vrstvám záruky zlepšení jejich sp-ole­
čensko-hospodářského osudu ve směru nadlidské spra­
vedlnosti. Přesto v katolicismu přetrvává latentně re­
voluČní prvek, dochovaný v něm polozapomenutou zá­
sadou Ježíšova evangelia, že Boha se sluší poslou­
chati více než lidí. I na pozadí thomisticko-katolické 
theologie je možno ospravedlniti revoltu proti vládci, 
který se stává tyranem a donucuje lidi k poslušnosti, 
sám nedbaje platnosti zákona Božího, a zapomínaje, 
že se odvážil na půdu, kde rozhoduje vyšší svrcho­
vanost, než jeho vlastní. 

Vedle patriarchalisticko-konservativního činitele 
představuje význačnou složku katolické sociální ori­
entace totalitní tendence, zaměřená od dílčích částí 
k universální celkovitosti. V katolicismu totiž vedle 
sektorů individuálně autoritativních působí též či­
nitel kolektivního obecenství, přihlížející k uskuteč­
nění odvěké křesťanské touhy, aby bylo celé člově­
čenstvo přivedeno pod vládu Kristovu. 

Všeobecnost katolické církve zůstala jen nároč­
ným ideálem. Ukázala se neuskutečnitelnou utopií 
snaha, aby lidské pokolení jako celek přijalo víru 
jedné, svaté, apoštolské a všeobecné církve. Nejen­
že se značná část t. zv. pohanského světa ani ve 

17) Quid pertinet ad dispositionem actuum et rerum hu_ 
manarum, tenetur subditus suo superiori obedire secundum 
rationem superioritatis; . . . Subditi autem non subjiciuntur 
suis superioribus quantum ad omnia, sed quantum ad aU­
qua determinate: et quantum ad illa medii sunt intel' Deum 
et subditos. Tamtéž, II. 2. q. 104, a. 5. concl., ad 2. 

Edice BI.~osl.v XI 8 113 



středověku ani později nepřiklonila ke křesťanství; 
též uvnitř církevní organisace se objevovaly nesrov­
nalosti ve věcech víry a kázně. Už středověká církev 
před reformací měla své heretiky a schismatiky. 
Úřední nauka církevní byla krajně nesnášenlivá 

I k úsilí církevních opravcú. Proto Tomáš Aquinský 
nesmlouvavě odsuzoval odpadlíky; neváhal doporu­
čovati, aby byli potrestáni smrtí a aby tak bylo 
ochráněno ostatní tělo církevní před jejich bludnými 
naukami. Měli být vyobcováni z církve a zbaveni ži­
vota tím spíše, že trest smrti čekal zločince daleko 
méně nebezpečné. 18) 

Tímto nemilosrdným odsouzením heretikú Qro 
.QdchylU v~ věcech vír.y opustila středověká církev 
zákon lás~ k bližnímu a prolomila zásadu celistvosti 
y _~řesťanském společenství víry. Pokud se výtka 
odpadlictví týkala jen menších skupin, nevyniklo ne­
bezpečí, hrozící z donucování k pravověrnosti ve své 
úplnosti. Když se však později celé křesťanské ná­
rody vyprosťovaly z poslušnosti k Apoštolské stolici, 
ukázala se náhrada principu charity zásadou násilí, 
nebezpečnou základÚID katolicismu, poněvadž byl 
opuštěn ohled na duchovní integritu celého křesťan­
ského bratrstva, ovládaného Bohem ve smyslu evan­
gelia Ježíšova. 

Katolický bohoslovec P. B. Jarrett vyložil nedáv­
no přesvědčivě příčiny rozkladu zdánlivě jednotné 
křesťanské civilisace, jež púsobily ještě před přícho­
dem reformace. Dogma převládlo v katolicismuya<i 
mravností a věroučná přesnost nad účinnou lás­
kou. lg

) OaIOucení východní církve nebylo prvním ani 
posledním schismatem. Světovládné touhy papežú 
daly vznik k dlouholetým zápasÚID o politickou nad­
vládu Svaté stolice nad německými císaři. Uvnitř 
církve samotné vznikaly. tendence protipapežské, 
jak bylo patrno ze známek neposlušnosti františkán­
ského řádu k Apoštolské stolici a z hnutí konciliár­
ního. Už tyto spory v hlavě a v údech, pronikající 

18) Tamtéž, II. 2. q. ll, a. 3. concl. 
'") Social Theorles of the Middle Ages, str. 223. 

114 



dějinami středověké církve, mohou nás naplniti p0-
chybností o tom, zda se thomistickému bollOslovec­
kému t 1lJlOdařilo včleniti ducha účinné lask k Bo­
hu a k bližnímu do základů hierarchicko-svátostné 
výstavb katolicismu. -

Tomáš Aquinský se pokusil o synthesu mezi stoic­
kým učením o přirozeném právu, mezi Aristotelovou 
mravní filosofií a mezi božským zákonem, zjeveným 
v křesťanské Bibli. V jeho sociálně filosofickém plá­
nu byly všechny společenské instituce zahrnuty pod 
vliv božské milosti, nad nÍŽ si církev vyhrazovala 
vrchní kněžskou pravomoc. Ve snaze o uplatnění mo­
censkych nároků nad! celým : lidským pokolením 
ztratila církev se zřetele svůj nejdůležitější duchovní 
cíl, který měl záležet podle úmyslu zakladatele křes­
ťanského náboženství v budování království Božího 
na zemi. Už v dobách před reformací se setkáváme 
s pozoruhodnými příklady, že o naplnění duchovního 
odkazu Ježíšova evangelia usilují často odštěpené 
heretické skupiny horlivěji. než matka-církev. Sekty, 
které věroučně úzký princip, bořící celistvost ka­
tolické církve, vyloučil za zeď církevní budovy, ne­
zřídka se vracely k původnímu smyslu Ježíšova p0-
selství o příchodu vlády BoŽÍ a usilovaly o její usku­
tečnění. 

• 

." 115 



9. 
SOCIÁLNĚ HOSPODÁŘSKÁ TEORIE 
TOMÁŠE AQUINSKeHO 

K sociálně hospodářské nauce poskytly Tomá­
šovi Aquinskému potřebné kategorie tři hlavní zdro­
je. Základní filosofické pojmy nalezl v Aristotelově 
f2!.itice. Nejdůležitějším zdrojem jeho mravních zá­
sad byl Nový zákon, ovšem v interpretaci církevních 
otců a v souhlase s výkladem, ustáleným v církevní 
třadicCPrávní ka!egorie si osvojil studiem římského I ~ kanonického práva. Badatelé se sice shodují v roz­
poznánlpramenů, z nichž při budování své sociální 
filosofie čerpal, avšak míra jeho myslitelské původ­
nosti jest hodnocena nestejně. 

V přijetí filosofie Aristotelovy a v usousta vnění 
tradičního učení katolické církve shledává John A. 
Ryan dva význačné rysy filosofického díla Tomášo­
va.20

) Robert Linhardt rozhojňuje toto pozadí o po­
znatky, které Tomáš Aquinský čerpal z bezprostřed­
ního styku s danou společensko-hospodářskou si­
tuací a dále o vnitřní zdroj jeho vlastní inspirace.21

) 

O. Schilling připomíná, že základní ideje církevmch 
otců (jako jsou teorie o přirozeném právu, o mys­
tickém těle Kristově, o obci Boží) se 'opět objevují 
v jeho theologickém systému; soudíme, že význam 
patristických prvků pro filosoficko - theologickou 
soustavu Tomáše Aquinského přeceňuje.22 ) (Z další-

00) V článku o Tomášovi Aquinském. Encyclopaedia of 
the Sodal Sciences. Vyd. E. Seligman a A. Johnson. London 
1930. Str. 148-149. 

21) Die Sozialprinzipien des heiligen Thomas von Aquin. 
Versuch einer Grundlegung der speziellen Soziallehren des 
Aquinaten. Freiburg 1932. Zvl. str. 187-188. 

22) Die Staats- und Soz1allehre des heiligen Thomas von 
Aquin. Paderbom 1923. 

116 



ho rozboru nám vynikne, že se Tomáš neváhal milou­
čiti od patristické sociální teorie, kde toho vyžado­
vala měnící sé společensko-hospodářská situace.) 

Podle Schillinga má sociální teorie Tomáše Aquin­
ského po stránce principiální platnost absolutní, ač 
sám přiznává, že v ní Tom~ přihlížel k podmiňují­
címu hospodářskému činiteli, když zpracovával so­
ciálně filosofickou nauku středověkého katolicismu. 
Do jaké míry byla tato sociální teorie dobově podmí­
něná? A. Troeltsch se shoduje s katolickými učenci 
B. Jarrettem, R. Linhardtem, J. A. Ryanem v úsud­
ku, že thomistická sociální filosofie byla o@ovědí 
na zvláštní souhru společenských sil, jimiž se vyzna­
cuje období vrcholného rozmachu středověkého kato­
licismu, zvláště ve století 12. a 13. 

Ve své sociální nauce vychází Tomáš Aquinský 
z hierarchi<!ké výstavby církve, které odpovídá feu­
dální řád v organisaci světské společnosti. Celková 
výstavba středověké společnosti se lišila od struk­
tury starověké i novověké sociální organisace; po­
skytovala vhodné předpoklady ke vzniku Jednotné 
křesťanské civi1isace. Podstatnou vnější známkou 
církevního zřízení byla její hierarchická učleněnost. 
Podobně též světská společnost vytvářela soustavu 
přesně odstupňovaných stavů a tříd, spojovaných 
složitou stupnicí závazků vzájemné služby a poddan­
ské vázanosti, jež docházely výrazu v pevně stano­
vených smlouvách.2 S

) 

V středověkém feudálním řádě každý člověk byl 
závislý ve svých právech i povinnostech na svých 
druzích. Král stál sice na vrcholu sociálního žebříku, 
bylvšak přece ři vlastnictví půdy i jiných výsadách 
vazán smlouvou se svými poddanými. Propůjčoval 
půdu pánfun a jejich prostřednictvím svobodníkům 
a nevolníkům. Léno každého zeměpána bylo složitou 
soustavou smluv rozděleno na velký počet dílčích úse­
ků, jež byly podmínečně propůjčeny v držbu šlechtě, 

'3) B. Jarrett vymezuje feudalismus jako "odstupňova­
nou soustavu, založenou na drženi pfldy, podle něhož každý 
pán soudil, zdaňoval a ovlá.dal tl'idy sobě nejbliže podřízené". 
Soclal Theories of the Middle Ages, str. 140. 

117 



městům a vesnickým pospolitostem. Vázanost na.: 
~rčitý kus půdy a povinnosti s tím spojené podmi­
noval~usedlý způsob soužití a konservativní postoj 
k společenskému dějství. 

Po dlouhý čas se feudální systém vyznačoval na­
prostým nedostatkem peněžního hospodářství, které 
se zavádělo jen poznenáhlu v období po křižáckých 
válkách. Feudalismus podněcoval spolu s církevním 
učením sm~sl"pro osobní o~vědnost a pro vzájem­
nou službu; J:?yl příliš rozčleněn ve směru vertikál­
ním, takže v něm pěstění moci, nadvlády a panovač­
nosti převládalo a potlačovalo ducha lásky a bratr­
ství. 

Vypracování sociální filosofie Tomáše Aquinské­
ho spadá do doby závažné sociální změny, v níž se 
od 12. století proměňovala tvářnost středověké spo­
lečnosti od typu civilisace zemědělské v typ civilisace 
městské. Tento proces přinášel s sebou řadu nových 
sociálních problémů. ~"ylo nutno znovu uvážit, zda 
jeJ>řijí.!nání úroků mravně oprávněno a zda se křes­
ťan může bez nebezpečí duchovní úhony věnovati ob­
chodl!! V této souvislosti přicházela znovu v úvahu 
přípustnost soukromého vlastnictví a bylo nutno 
podrobit revisi sociálně hospodářské teorie církev­
ních otců ze čtvrtého až šestého století po Kr. Cír­
Jrevní otcové obyčejně podceňovali konkrétní spole­
čenskou situaci a příliš lehce uvěřili v opravné dů­
sled~vého kázání o lásce a 9 milosrdenství. 

y nauce o vlastnictví byla patristická ethika pod 
vlivem stoických !!!yslitelů (Cicerona a Seneky), 
zvláště pokud popírala, že v primitivním stavu ne­
vinnosti lidstvo potřebovalo osobního majetku. Zří­
zení vlastnického práva se považuje za následek hříš­
ných tužeb porušené lidské přirozenosti. Ježto však 
jest zvyk soukromého vlastnictví všeobecně uznáva­
nou podmínkou pospolitého života, církevní otcové 
p.eměli zpravidla námitek proti jeho přípustnosti.~­
skytují se vsak u nich pochybnosti o tom, zda je 
možno dovoliti držitelům vlastnického práva libovol­
iié llakfádálli s j!Ozemskjmi statky. V tomto směru. 
se musela středověká církev vyrovnávati předevšim. 

118 



s názory sv. Ambrože, sv. Augustina a Řehoře Ve-
li~.Ma. __ _ 

LSv, Ambrož ycházel se stanoviska, že přírodou 
jsou všichni lidé vybaveni pro společné užívání všech 
věcí a že bylo Božím záměrem a~ozemské statky 
patřily vsem lidem. groto pokládá sWlečné sdílení 
ma ·etku s druhy v duchu lásky za j!kutek spravedl­
!!Qsti. Tento postoj k majetku přejal tée sv. Augustin, 
který při omíná, že vlastnické -"p!"ávo neb 10 zřízeno 
na základ~ráva božského, nýbrž že bylo lidem vnu­
ceno statní mocí. Někteří církevní otcové rozlišují 
mezi náboženským a právním stanoviskem k vlast­
nictví. Augustin připouští, že vlastnictví samo o so­
bě není hříšnéJ nezabraň1!k-li naplnění vyšších zá­
vazků duchovního života a není-li v rozporu s prav­
dou, se spravedlností, s dobIjm svědomím a s lás­
kou k Bohu a klidem. 24) [Rehoř Veliký cházel z ná­
zoru o ~odmínečné . hodnotě bohatství a vyžadoval, 
aby z vlastnictví nebylo oavozováno absolutní......právo 
na ·bovolnou di~sici podle dobrozdáni majetníkova. 
_ Ve své sociálně hospodářské teorii přihlížel To­
máš k církevní nauce o dvou hladinách dokonalosti a 
pouzif jí též při pojetí vlastnictví. V šŠímu st!ill.ni 
mravní dokonalosti odpovídá "p~dle něho asketický 
~ monasticismu, ačkoliv současně připouští, že 
jej mohou naplniti jedině lidé, kteří se dobrovolně 
vzdali osobního vlastnictví pozemských statků. Ji­
nak uznává soukromé vlastnictví za nezb nou sou­
čist hO§.llodářské orK.anisacesolečnosj:i. TiínOb­
měňu·e atristické hledisko-,- w.dle něhož b 10 sou­
kromé_ vlastnictví ~ovažováno za následek l!Qské 
hříšnosti. Pro Tomáše Aquinského, silně ovlivněného 
Aristotelovým kladným postojem k hmotným stat­
kům, nebylo myslitelno, aby přijal záporný názor ně­
kterých církevních otců o mravní přípustnosti majet-

21) Quia hic non intelligat non esse culpabile habere ista, 
sed amare et spem in eill ponere, et ea praeferre aut etiam 
conferre veritati, iustitiae, sapientiae, fidei, bonae conscien­
tiae, charltati Dei et proximi, quibus omnibus anima pia dives 
est, napsal Augustin v traktátu Contra Adimantum Manichei 
dlscipulum, 20, 2. 

119 



ku beze změny. Nesouhlasil s výkladem, že soukro­
mé vlastnictví bylo zřízeno jako přímý následek plat­
nosti přirozeného práva, a dal přednost tvrzení, že 
bylo k přirozenému právu přidáno lidským rozumo­
váním. 

Pro ethiku soukromého vlastnictví z toho u To­
máše plyne, že!!lajetek nemá být považován sám 
o sobě za mravně závadný a odporující přirozenosti, 
rkudSlOuzí k ukojení osobníchJ)otřeb. Současně se 

I omáš Aquinský postavil na stanovisko Řehoře Ve­
likého a se vší rozhodností popřel, že by jednotlivci 

I měli právo nakládati s majetkem libovolně. 
Slovní radikalismus Ambrožův, hlásající společné 

vlastnictví světského zboží, byl změněn v thesi, že 
účelem všech věcí jest sloužit lidským potřebám. 
Každému člověku bylo svěřeno správcovství nad sou­
Kromým vlastnictvím, ale jen za tím účelem, aby po­
!!ŽÍval majetku. k .. pomoci druhům, kteří potřebují 
jeho )?,řispění. Jde-l~ záchranu lidského života před 
_hrozlCún nebezPěCÍm, je dovoleno porušiti vlastnické 
~vo jiné osoby, a člověk se tím neproviňuje proti 
zakonu Božímu, ani ]!rotiI?rávpÍmu řá!1u. Legalistické 
pojetí majetku je tímto zřetelem mravní svrchova­
nosti lidského života prolomeno a ethická směrnice 
Ježíšova evangelia se uplatňuje aspoň v tomto kraj­
ním případě do všech důsledků. Jde-li o zachování 
života, ustupují do pozadí osobní nároky na vlastnic­
tví a všechny věci se stávají společnými. K záchraně 
života vlastního i cizího můžeme použíti cizího ma­
jetku, a není-li jiného vyhnutí, je dovoleno poskyt­
nouti z něho i almužnu.25

) 

Tato mravní zásada se při praktickém použití 
s!l~dno setká s překážkami, které mohou ohroziti 

1 
účinnost "předsevzatého díla dobročinnosti. V případě 
krajního nebezpečí se dává souhlas, aby se dostalo 

U) ln casu extremae necessitatis omnia sunt commullia. 
Unde licet ei qui talem necessitatem patitur, accipere de 
alieno ad sui sustentationem, si non inveniat qui sibi dare 
velit; et eadem ratione licet habere aliquid de alieno, et potest 
de hoc eleemosynam dare, quinimo et accipere, si aliter sub­
venire non possit necessitatem patienti. S. T. II. 2. q. 32, 
a. 7. ad 3. 

120 



pl-ispění strádajícímu bližnímu z hmotných statků 
patřících jinému člověku, aniž jest při tom dána zá­
ruka, že bude vskutku možno sociálně závislému člo­
věku tímto nouzovým opatřením ještě zachránit ži­
vot. :!,omáš Aquinský nenavrhuje preventivní me­
todu, která by zaváděla s ra vedlivé rozvržení povin­
!!ostí, l~oucích z držby vlastnického práva, aby se 
tun preaeslo moznosti, že by lidi, kteří se octli v bídě. 
postihlo nebezpečí ztráty života. A však i při stano­
vení předpokladu krajní nezbytnosti zní nauka o spo­
lečenství hmotných statků k prospěchu všech po­
třebných jako zásada formální; ne amatu'e se totiž 
při ní na sankce proti bohatcům, kteří nechtěj! do­
E.rovolně plnit mravní závazek, plynoucí z jejich vlast­
nických 'práv. 

Hospodářská situace 13. století, provázená pře­
rodem od civilisačního typu převážně agrárního 
k typu městskému, přinášela s sebou potřebu, aby se 
nové sociální skutečnosti dostalo výrazu i v katolické 
filosofii společenského soužití. Neobešlo se to bez 
nového zkoumání o povaze lidské práce a o mravní 
oprávněnosti obchodu. Při vzrůstajícím významu ~e­
něžnictví v středověkém hos odářském životě 'ednalo 
se stále více o to, aby byla nově vyjádřena nauka 
o řípustnosti zúročovati půjčené peníze. 

Maje řešiti otázku mravní nezávadnosti obchodu, 
považoval Tomáš Aquinský za rozhodující moment 
účel, který sleduje směna hospodářských statků. Ob­
chodní zisk jest sám o sobě mravně neutrální, pokud 
není znečistěn bezohlednou hrabivostí a ziskuchti­
vostí. Za legjtimní cíle obchodního výtěžku uzn~val 
Tomáš vydržování domácnosti, I!.0moc _potřebnému 
bliznímu _nebo pod1!.oru veř~ně pros12.ěšného zijmu. 
Zisk neobsahuje v sobě ještě prvek hříšnosti; vše zá­
leží na tom, aby byl obrácen k ctnostnému cíli. 26) 
Toto mravní hledisko rozhoduje též o Tomášově po­
stoji k peněžnímu podnikání. Pl-iQouští že jest mrav­
ně oprávněno, aby byly peníze zúročeny, poněvadž 
věřitel riskoval zapůjčený obnos, nikoliv však proto, 

08) S. T. II. 2. q. 77, a. 4. concl. 

121 



že by vypůjčené peníze tvořily nové kapitálové 
statky. 27) 

V své sociálně hospodářské teorii Tomáš Aquinský 
sdílel názor katolické církve, že .riQ.ělečnou a obcho_d­
ní činností se_křesťan d()stává do oblasti nebezpeč­
ných pokušení. Obchod a živnosti neodvozují svou 
úctyhodnost ze své vlastní povahy, nýbrž toliko 
z účelu, jemuž chtějí sloužit. Výtěž~}{ nemá bjt nikdy 
~ovažován za cíl o sob~.L nýbrž za .prostředek k ně­

kterému ctnostnému cílVS) 
Pro Tomášův kladný postoj k soukromému 

vlastnictví byly rozhodující důvody, v nichž Aristo­
teles shledával jeho prospěšnost. V souhlase s ním I 

soudí~ že právo na osobní majetek-p"odporuje jednot­
pvcovu iniciativu, že směřuje k upevnění řádu v hos­
podt~skjch vztazích a že zachovává mírový 'stav 
spo ecnosti. 29) Ethická záměrnost Tomášovy teorie 
o majetku se řídí zásadou, aby toho, co jednotlivci 
vlastní, bylo užíváno společně k dobru celé pospoli-

I tosti. Jak se s tímto kladným stanoviskem k bohat-

I 
stvi srovnává chvála chudoby u mnišských žebra­
vých řádů? 

Jsme nakloněni s R. Linhardtem rozlišovati v To­
mášově teorii o chudobě a o bohatství mezi dvěma 
komplexy, které nebyly vnitřně zladěny a vyrovná­
ny.80) Pod vlivem Aristotelovy Politiky se staví To­
máš sice kladně k světskYm statkÚID. Na druhé stra­
ně však pod vlivem monastického ideálu katolické 
církvi doporučuje dobrovolnou chudobu těm, kdo se 
aove ou povznést nad láSku k pozemskému bohatstvi. 

[
Dualismus vyšší a nižší morálky se u něho přenáší 
i do sociálně ekonomické nauky.s1) 

27) Tamtéž, II. 2. q. 78, a. 2. ad 5. 
,s) Tamtéž, II. 2. q. 77, a. 4. eonel. 
21) Tamtéž, I. 1. q. 14, a . 6. ad 3. 
30) Die Sozialprinzipien, str. 214. 
31) Tales enim debent voluntariam paupertatem assumere, 

qui temporalia eontemnunt; et tales pro temporalibus eom­
munlbus dlseordare non possunt, praesertim euro ex tempo_ 
ralibus nihil praeter neeessaria vitae debeant expectare, et 
euro dispensatores oporteat esse fideles. N ee . . . hle modus 
Yivendi potest improbari. - Suroma contra gentiles m, 136. 

122 



Do kategorie chud' ch ( au eres) b li zařazeni 
všichni lidé, kteří si museli v dělávat na živob í buď 
námezd:ři:"óll"službou .1lebqJebrotou. Pojem chudoby 
byl ještě rozšířen tím, že Tomáš do_něho zahrnoval 
skupinu lidí kter~nevyhovova!a úroveň jejich so­
ciálního ostavení, ač jinak se nemuseli starati o za­
o atření nezb n ' ch otřeb každodenního života. 

S instrumentalistickým postojem k majetku sou­
visí u Tomáše jeho chápání společenské funkce bo­
hatství a chudoby. Svědčí o jeho prozíravosti a roz­
vážné kritičnosti, že nepřisoudil ani majetku ani ne­
dostatku ozemsk ' ch statků hodnotu ro ·illh 
hmotnou stránku, nýbrž že upozornil na nebez ečí, 
které vy:ulýyá_1!..ro :qtravní osud člověka z obou hos­
podářsky protipólných stavů chudobnosti a boha­
tosti nejsou-li usměrněny náboženský'!!! ideálem. Ne­
bezpečí majetku spatřoval v tom, že se bohatství 
snadno stává zábrannou silou, působící proti niterné 
pohnutce k dobročinnosti. Při hodnocení cílů lidského 
určení rozeznával mezi dvěma druhy příležitostí k po­
zemskému štěstí: jsou dány jednak cestou života či­
norodého, jednak cestou života kontemplativního. 
Bohatství se může státi nástrojem dobročinného akti­
vismu, neprospívá však příliš v životě kontemplativ­
ním, tím méně je zárukou věčné blaženosti. Přípra­
vou na štěstí duše ve věčnosti jest stav dQkonalé 
lásky k Bohu. Podle slov Ježíšo"\ých na omáhá dobro­
yglná chudoba, jako zřetelný doklad o rozho~nutí se 
pro účinnou službu Bohu a bližnímu, k z!ská!!Í nehy­
noucích "Eokladů nebeských, kdežto bohatství jako 
cll v sobe uzavřený jest překážkou dokonalé přípravy 
na život ve věčnosti. 52) Charita, představující sou­
středěnou a mravně svrchovanou lásku k Bohu, zna­
mená Tomáši Aquinskému konečný cíl lidského ži­
VOta, Ir němuž chudoba slouží za prostředek.BS) 

Bohatství se však neodsuzuje jako zlo za všech 

S2) S. T. II. 2. q. 186, a. 3. ad 4. 
33) Non autem consistit perfectio in ipsa temporalium 

bonorum desertione, sed haec est via ad perfectionem. Tam-
též, II. 2. q. 19, a. 12. ad 1. • 

123 



okolností, a dokonce se připouští, že se může státi či­
nitelem blahodárným, jestliže vstoupí do služeb so­
ciální dobročinnosti. Tomáš Ne v kladném oceňování 
maj~tku tak daleko, že doporučuje, aby se církev 
v dobách sociálně vyrovnaných starala o světské 
statKy, z nichž by v další budoucnosti opatřovala své 
p~~řeby a p~i~ívala chudým.s4) Bohatství dlužno 

I prlZnati relativní hodnotu, jestliže se ho použije k cí­
lům mravně nezávadným. Naproti tomu je nedobro­
volná bída známkou společenského vyřazení.S5 ) 
- Tomáš Aquinský nepochyboval o nutnosti, aby 
vlastnická práva byla upravena přesnými opatřeními 
z moci zákona, ač si byl vědom nesnází, jež nastanou 
při každé snaze o revisi nabytých výhod. Třebaže 
obohatil Aristotelovu ekonomickou teorii o nové 
zhodnocení sociálně ethických nauk církevních otců, 
nevypracoval určitějšího j>lánu, jak by mohlo bohat­
ství národů !épe sloužit blahu celé lidské "'pospoli­
tostive shodě se zásadou sociální spravedlnosti, aby 
se přiblížila vláda Boží mezi lidmi. V jeho sociální 
nauce se setkáváme s kladnějším postojem k spo­
lečensko-hospodářským skutečnostem, než u církev­
ních otců ranného křesťanství a dřívějšího středo­
věku. Tomáš též obohatil sociální ethiku o pojem ob­
čanského povolání, který získal později v obměněné 
podobě zvláštní důležitost v kalvinismu. Povolání 
P.ředstavuje mu významný prostředek k opatření Boží 
milosti, neboť s jeho pomocí je možno dosáhnout 
lepšího souladu ve světě. 

A. Troeltschovi se podařilo přesvědčivě vylíčiti, 

34) S. T. II. 2. q. 185, a. 7. ad 4. 
3~) Tamtéž, II. 2. q. 187, a. 5. ad 4. - Tomáš chválí dobro­

volnou chudobu, ale odsuzuje nedobrovolnou bídu a pauperis­
mus. Adolf Ott rozeznává v Tomášově nauce o chudobě tři 
myšlenkové serie: a) představu převládající v dominikánském 
tádu, že chudoba jest apoštolskou odměnou za pastorální 
práci; b) představu obvyklou v řádu františkánském, že chu­
doba je absolutním náboženským ideálem dfisledných n5.sle­
dovnikfi Ježíše Krista; c) představu obsaženou ve všeobecné 
křesťanské tradici, že kladný postoj k chudobě jest dědictvím 
evangelické rady Kristovy. - Viz pojednání Thomas von 
Aquin und das Mendikantentum. Freiburg 1908, str. 25 a n. 

124 



jak thomistická sociální filosofie byla do značné míry 
podmíněna feudální soustavou a středověkou měst­
skou organisací. Nový okruh světských povolání se 
vynořil spíše jako průvodní zjev měnící se sociální 
situace než jako důsledek pronikání mravních zásad 
křesťanské ethiky. Církev ovšem přispěla též k du­
chovnějšímu chápání člověkova životního poslání. 
Vytvořila sama nové zaměstnání (kněžské), jež bylo 
bohatě větveno v hierarchické výstavbě církevní. 
Křesťanství ovzneslo úroveň povolání tím, že brá­
nilo svým stoupencŮIn_ v @asti na živnostech mravně 
závadn ' ch. Středověká církev se však n~VY'prost!!.a 
z bludného 1ř"ruhu záporného hodnocení J2ráce, která 
byla povazována za následek prvotníhohříchu v tom­
to slzavém údolí. Současně se stalo ustrnulé odstup­
ňování jednotliyýcll povolaní, vyznacující feudalní 
řád, překážkou všeobecného, cinorodého zájmu na 
yf§tavbě království Božího mezi lidmi. -

U Tomáše Aquinského se počítá se stavovskou 
organisací společnosti. Pojem stavu je vyjádřen ve vý­
razech vzájemných závazků, což připomíná vliv lenní 
soustavy.38) Společenské rozdíly jsou zkamenělé v ne­
měnitelně ustálených vztazích, a ty se opět verti­
kálně člení v staticko-hierarchický řád světské orga­
nisace lidské pospolitosti. 

Loyalita a podřízení každého jedince sociální or­
ganisaci se vyžadují jako výraz poslušnosti řádu Bo­
žího. Též v thomistickéIQ. bohosloveck~m t i!.u schá­
ze'í ~dE..Ok~d.LP!:.~_ mr~vně _ motivqyan_ou ~c~lní 
změnu, ktera by umožňovala celkovou nápravu s.po­
Iečenských poměrů, poněvadž každý člověk má beze 
zmeny zůstatna místě svého -Eůvodního-p'óšiáVeiii~ 
do něhož se dostal svým zrodem. S plným vědomím 
sociálních důsledků opakuje se tu Pavlův příkaz: 
Stabiles estote et immobiles. Proto ani příliš nepře­
kvapuje, že se Tomáš Aquinský smířil ve shodě s na-

se) Id vide tur ad statum hominis pertinere quod respieit 
obligationem personae hominis, prout scilieet aliquis est sui 
iuris vel alleni; et hoc non ex aliqua eausa levi, vel de faeili 
mutabili, sed ex aliquo permanente. S. T. n. 2. q. 183, a. 1. 
eonel. 

125 



zíráním středověké církve s otroctvím~iako s nezmě­
nitelnou a stálou institucí společenského řádu. Při­
pouštěl, rebylo zavedeno z rozumových pohnutek.87

) 

Podobriě jako jeho učitel Albert Veliký přijal Aristó­
telovo hledisko, že otroctví tvoří nezbytnou součást 
pospolitého života a že nijak neodporuje přirozenému 
právu. 

Stanovisko Tomáše Aquinského k otroctví po­
dává pozoruhodný doklad o tom, jak v jeho sociální 
teorii převládalo legalistické hledisko nad charitativ­
ním zřetelem, vyžadovaným v JeŽÍšově evangeliu 
lásky. 'romášovi nebránilo ani to, že otroci byli poklá­
~áni za věc svého pána, aby uznal stav otroctví v so­
ciální struktuře středověké společnosti za instituci 
rozumnou a mravně příp.ustnou. Společenské posta­
vení otroků se sice zlepšovalo, a přechod mezi nimi a 
znevolněným lidem se stával plynulým; k zlepšení 
však docházelo spíše změnou ve feudální organisaci 
společnosti, než pod tlakem sociálně ethických ná­
mitek křesťanské pospolitosti. Středověká církev se 
. nelišila od Tomáše Aquinského, který považoval so­
ciální postavení svobodných a znevolněných za stejně 
přiměřené a schvaloval, aby otroci zůstali v svém po­
níženém stavu, vyřazeni ze společnosti. Podobně 
se i v církevních záležitostech činil rozdíl mezi pány 
a poddanými. Na církevních statcích pracovali zpra­
vidla nevolníci za stejně těžkých podmínek jako na 
světských zbožích. Nezřídka . se chtěli představitelé 
církevní správy zavděčiti světské vrchnosti tím, že 
nepřipouštěli poddané do klášterů bez souhlasu jejich 
pánů. Tuto situaci musíme míti na paměti než při­
stoupíme k výkladu o rázu tehdejší církevní dobro­
činnosti. 

37) Tamtéž, I. 2. q. 94, a . 5 . ad 3. 

126 



10. 
KORENY A OVOCE KATOLICKÉ· CHARllY 

Abychom porozuměli podstatě středověké dobro­
činnosti, musíme si ujasniti její vztah k bohoslovec­
kému typu thomistickému. Celé dílo katolické so­
ciální služb totiž s"počívá na ctnosti charity. Vychá­
zejíc z účinné lásky k Bohu, projevuje se aImužnic­
tvfpl a blahovolným postojem k sociálně závislému 
bližnímu. Katolická mravouka si cení lásku k Bohu 
výše než lásku k bližnímu, ačkoliv zařazuje lásku 
k bližnímu do obsahu dokonalé lásky k Bohu. Bůh 
má být v prvé řadě milován pro svou vlastní' bytost­
nou podstatu; láska k němu je považována za cíl 
všech mravně žádoucích lidských činů a citových ná­
klonnosti. 

V naprosté shodě s touto vedoucí tendencí kato­
licismu usuzuje Tomáš Aquinský, že se láska k Bohu 
l!Íkdy nemůže vyskytovati v nadbytečné míře, a ne­
přičítá záslužnost charitativním skutkům, které spo­
čívají jen ve službě bližnímu. Ab měla křesťanská 
chl'!,rita ryzí charakter, má býti bližní milován pro Bo­
!la a nikoliv k vůli sobě samému.38

) Tomáš připouští, 
že láska k bližnímu souvisí s dokonalou láskou k Bo­
hu. Avšak tím, že se záslužnost prosté lásky k bliž­
nímu podceňuje ve srovnání s mravně výsostnou po­
vahou lásky k Bohu, budí se nepřímo upřílišněná 
touha po službě Bohu, kdežto pohnutka k službě člo­
věku pro něho samého ustupuje do pozadí. Při mi­
losrdné lásce k člověku se nežádá, aby dbala kon­
krétní povahy mravního vztahu mezi lidmi, ale naopak 
se vyžaduje, aby zakotvila výlučně v lásce k Bohu. It) 

38) S. T. n. 2. q. 27, a. 8. 
3g) Dilectio amici pro tanto e~t quandoque minus meri­

toria, quia amicus di1igitur propter seipsum; et ita deficit 
a vera ratione amicitiae charitatis, quae est DeUB. Et ideo 
quod Deus diligatur propter seipsum, non diminuit meritum; 
sed hoc constitult totam meriti rationem. Tamtéž, a. 8. ad 2. 

127 



Dobročinnost, založenou jednosměrně na lásce k Bo­
hu a na touze sloužiti mu též poskytováním charita­
tivní pomoci bližním, nazýváme theopatickým dru­
hem sociální služby. TheQI>atická orientace dobročin­
nosti znamená odchylku od prostého znění Ježíšova 
zákona lásky, který-určuje za náboženskou povinnost 
současně lásku-k Bohu i k bližnímu, aniž by pohnutka 
charitativního postoje byla odváděna od sympatic­
ireiio zření k člověku jako svéprávné mravIÚ bytosti. 

Jak je podrobněji vyznačena souvztažnost mezi 
subjektem a objektem charity v sociální ethice To­
máše Aquinského? Především se vychází ze závis­
losti člověka na Bohu-Stvořiteli a na Bohu-Vykupi­
teli. Bůh udělil člověku lidskou přirozenost a dává 
mu účast na sve mllosti. clověk má milovati Boha 
jako První příčinu Všeho dění a jako Původce veške~ 
reho dosažitelného štěstí; bližního má milovati pro 
jelio spoluúčast nasrestí, pramenícím z Boha. Před­
metem odůvodněné lásky jest pro člověka jednak 
Bůh ve své bytostné podstatě a dále bližIÚ, pokud je 
zúčastněn na stvořitelském díle Božím. Jednoduchá 
nauka JeŽÍšova evangelia o Bohu jako Otci všech lidí 
a o všeobecném bratrství synů a dcer Božích je v To­
mášově mravouce složitě přestylisována. Bližní ~e­
máme milovati pro jejich . vlastní lidskou hodnotu, 
pro osudové určen[Jillch člověčenství, nýbrž pro je­
jich místo v stv9řitelském a spasitelském plánu Bo­
iím .. ~) Tělesný stav svého druha nemá člověk vůbec 
považovati za zvláštní předmět charitativIÚho zájmu, 
pokud se tak děje bez ohledu na jeho duchovní kva­
litu.U ) 

V thomistické sociální ethice můžeme sledovat 
tendenci k odosobnění charity, jež se v církevním 
životě nezřídka prakticky projevovala tím, že se 
mravní svazky mezi lidmi zbavily lidské povahy, jen 

I aby se šířila větší čest a sláva Boží. Nezájem o hmot­
né předpoklady lidské existence vedl k tomu, že byli 
při důrazném vyvyšování charity k Bohu ve jménu 

40) Tamtéž, II. 2. q. 25, a. 1. ad 2. 
41) Tamtéž, a. 12. ad 3. 

128 



náboženství zbavováni života lidé, kteří se mYŠlen- I 
kově nedovedli srovnati s cestou, již církev stanovila 
jako podmínku k dosažení věčné blaženosti. 

Podstata dobročinné lá.-!!ky Tomáši v.y.mm z té 
skutečnosti, že mezi člověkem a Bohem tz:vá stay'přá­
felství, který je vytveřen účastenstvím na věčné bla­
zenosti,42} Původ, pohnutka a cíl charity jest nad­
pNrozený. Charita je založena na vniknutí božských 
popudů do oblasti lidské vůle. Tomáš výslovně popírá, 
že by mohla charita v katolickém smyslu vyplývati 
ze vznětu a schopností, které tvoří lidskou přiroze­
nost. Charitativní 'postoi.je člověku vnucen zásahem 
Ducha Svatého. J ak - se potom vůbec může člověk 
státi nositelem charitativních skutků? Je-li Bůh hnací 
silou dobročinné lásky, objektivované v charitativním 
díle lidském, v čem záleží niterné zkloubení charis­
matického činitele Božího a přirozené uzpůsobenosti 
lidské duše pro skutky dobročinné lásky? 

Tomáš Aquinský považuje omilostňující zásah 
Ducha Božího do oblasti lidské duše za vlastní pří­
činu charitativního postoje. J..idsk~ účast na s1iutku 
dobróčinné lásky je podmíněna měrou Božího nátlaku 
na lidskou vůli v předsevzatém charitativním díleY) 
Tomášovi záleželo na tom, aby neporušlI zásadu ab­
solutní determinovanosti křesťanské dobročinnosti 
ze zdrojů moci nadpřirozené. Současně však nechtěl 
podlamovay pře~ědč_ení o ome!".ne dulezitostl indi­
viduální lidské iniciatiyy v k..Qnkrétním charitativn~ 
díle. Aby objasnil své stanovisko, přirovnával rozvoj 
charity k postupujícímu vzrůstu dílčích útvarů orga­
nického života . . Jako dochází k růstu těla při vývoji 
jednotlivých ústrojí, předcházející dobročinné skutky 
napomáhají k rozvoji celistvého díla charity.44) 
O řetězu absolutní kausality Tomáš soudí, že nečin­
nost neumenšuje rozsah věčného zdroje lásky, která 

42) Charitas e.st amicitia quaedam hominis ad Deum, 
fundata super communicatione beatitudinis aeternae. Tamtéž, 
ll. 2. q. 24, a. 2. concl. 

t a) Tamtéž, a. 3. concl. 
U) Tamtéž, a .. 6. concl., ad 1. 

Edice BI.ho,l.v XI. q 129 



spočívá v Bohu. Pouze relativně v lidských poměrech 
pokles charity způsobuje zhoršení díla dobročinné 
lásky. 

Se zřejmou záměrností jest v thomistickém boho­
sloveckém typu láska k bližnímu vložena do lásky 
k Bohu. Tomáš Aquinský sice nepřehlíží nepopíratel­
nou skutečnost, že Ježíš přikazuje v svém zákoně 
lásky, aby člověk miloval bližního jako sebe.45

) Pama­
tuje též na napomenutí první janovské epištoly, že 
člověk milující Boha má milovati též svého bratra.4 6

) 

Při tom se však zřejmě odchyluje od Ježíše, který 
výslovně prohlásil, že na dvou přikázáních spočívá 
zákon a proroci a nechce stotožňovati přikázání lásky 
k bližnímu s přikázáním lásky k Bohu.47

) Aby se vy-
:!:ostil_ z tohoto r<!~ru~ vnucuje grostému znění 

evangelia výklad, který by Ježíš zákonu lásky dával 
tehdy, kdyby 6Yľsám scholastickým theologem. To­
máš se opatrne vyliiiúl prímé polemice s Ježíšovým 
názorem o dvou přikázáních lásky. Podle Tomášova 
výkladu se dva různé příkazy lásky k Bohu a lásky 
k bližnímu vztahují na jednu a touž ctnost charity. 
Láska k bflŽnllnU je prý v pojetí Ježíšově obsažena 
v lásce k Bohu. Ježíš prý uváděl dva nříkazy lásl!:y 

I jen pro vysvětlení lidem méně inteligentním, kteří by 
i!!!ak !la-první ~hled ne};!ochQPili, že přikázání lásky . 
k bližnímu je jiz vlastně zahrnuto v příkazu prvém.48

) 

Jinak neuvádí Tomáš Aquinský námitek proti 
lásce k lidem, ovšem za toho předpokladu, že milu­
jeme v bližním obraz Boží. Příkazu milovati bližního 
jako sebe netřeba prý rozuměti v doslovném smyslu, 
aspoň pokud jde o rozsah lásky. Dostačí, budeme-li 
jej milovat stejným způsobem, jakým máme milovat 
§.ebe: láskou svatou, zaměřenou k Bohu; láskou spra­
vedlivou, jejímž ob~ahemje mravní dobro; a konečně 
láskou pravdivou, která neočekává náhradu ani od­
menu leč od Boha.40 ) 

(5) Matouš 22, 39. 
(6) 1 Jan 4, 21; srovnej S. T. II. 2. q. 44, a. 2. proem. 
(7) Matouš 22, 40. 
I S) Tamtéž, q . 44, a. 2. concl. 
(9) Tamtéž, a . 7. concl. 

130 



Dobročinnost je podle Tomáše Aquinského jedním 
z hlavních projevů účinné lásky, poněvadž je výrazem 
přátelského postoje, který patří k podstatě cha­
rity.50) Příležitost k ní závisí u každého jednotlivce 
na zvláštní životní situaci. v nÍŽSe nachází. Nemůze-li 
se věřící křesťan v určitém období věnovati dobročin­
ným skutkům, má se na n v aspoň myšlenkově při­
pravovati, aby k nim byl hotov až nadejde vhodnější 
chvíle. Každý .křesťan může rospívati ~vou modlit­
bou všem lidem, vencím i nevěřícím, i když nekoná 
konkri~ní skutky milosrdenství a sQciální služby.5:} 
Uplatněn~ tétL zásady je ve skutečnosti P,2Přena 
yseobecna platnost zákona chari~ ve srn slu abso­
lutního závazku lásky k Bohu a lásky k bližnímu. 
Na první pohled se zdá, že uniknutí z oblasti kon­
krétní služby bližnímu, požadované Ježíšem, na pole 
dobrodějství modlitebního je důsledkem theopatické 
orientace thomismu a že nemusí odporovati účinné 
lásce k člověku. Ve skutečnosti může vésti soustře­
dění na oblast dobročinnosti -nÍodlitebně .,přímluvné 
Kekvietistické dom:iiěllce, že již modlitbou b~lo dost 
pro bližního ~konáno i když se mu nedostalo při­
spění v jeho sociálních nesnázích a nedostatcích. 

Nezdravý prvek katolické nesnášenlivosti se pro­
jevuje u Tomáše v požadavku, ~llide~~církve 
vyobcovaným ste ·ně iako vyslovenym_ ne~telům 
lidské ll.ospolitosti ode řen nárok na dobročinnost. 
Dogmatická tvrdost vůči kacířůňi, kteří se- tu bez 
ohledu na své mravní vlastnosti dostali do blízkosti 
zločinecké skupiny s asociálními zvyky, ukazuje ná­
zorně, že charita středověkého katolicismu byla vzdá­
lena duchu evangelia Ježíšova. Kacířům se odpíralo 
přispění, i když se ocitli v nebezpečí, že zemrou hla-

50) S. T . II. 2. q. 31. a. 1. concl. 

51) Et ideo charitas requirit ut homo. etiamsi non actu 
aliquibus benefaciat. habeat tamen hoc in animi sui praepa­
ratione ut benefaciat cuicumque, si tempus adesset. Aliquod 
tamen beneficium est quod possumus omnibus impendere, si 
non in speciali, saltem in generali; sicut cum oramus pro 
omnibus fidelibus et infidelibus. Tamtéž, a. 2. ad 1. 

131 



dem a žíznÍ. 52) Církev se přetvořila v instituci záko­
nickou a duch lásky v ní ustupoval před mocenskými 
~restižními zájmy. 

V thomismu spočívá charita na postoji, který 
člověk zaujímá při své duchovní podstatě vůči Bohu. 
Jak dochází ke konkrétním skutkům sociální služby? 
Jak se přeměňuje dobročinný sentiment v činnost so­
ciálně účinnou a všeobecně prospěšnou pospolitosti? 
Při stanovení pojmového obsahu almužny vychází 
Tomáš Aquinský z etymologického významu slova a 
definuje ji jako "skutek účinné lásky, zprostředko­
vaný milosrdenstvím."53 ) Almužnu uznává jen tehdy 
za skutek nábožensky záslužný, když je poskytována 
ye jménu lásky k BOhu. Citovou Jakost ch-arítativního 
skutku získává almužna z emocionálního komplexu 
utrpnosti a slitovnictví. Dušezkumný výklad o tom, 
Jak se dostáva soucitný pohled do bolestí a potřeb 
strádajícího bližního do vědomí dobrodincova, pře­
jímá Tomáš od Aristotela. Člověk buď může sympa­
tisovati s postiženým bližním v jeho stavu nežádoucí 
závislosti anebo si může představiti sebe samého pod 
tíhou téhož neštěstí. 54 ) 

Abychom porozuměli smyslu these, že almužnictví 
zakládá dílo charity na milosrdenství, uvedeme v pře­
hledu základní lidské potřeby, jimž se má podle To­
máše sloužiti křesťanskou dobročinností. Z potřeb 
tělesného života vyJ2!ývají služby, které zabezyečují 
péči o vnitřní nezbytnosti strádajícího těla (nasycení 
a napojení hladovících a žíznících, návštěva nemoc­
ných) a péči o vně~ nezbytnosti (opatřování oděvu 
a přís~ vykupování věžňů); po smrti je třeba 
ohřbl.vati mrtvé. Při duchovních 'potřebách je nutno 

především poskytovati bližnímu pomoc vyžadovanou 
Bohem, to jest modlitbu. Ostatní druhy duchovní 

52) Tamtéž, ad 3. 
53) S. T. II. 2. q. 32, a. 1. concl., ad 1. 
M) Sic ergo semper defectus est ratio miserendi, vel in­

quantum aliquis perfectum alicuius reputat suum propter 
unionem amoris, vel propter possibilitatem similia patiendi. 
Tamtéž, q. 30, a. 2. concl. 

132 



pomoci záležejí na potřebách strádajícího bližního. 
Nedostává-li se mu mohutnosti rozumové, potřebuje 
poučení a rady; při nedostatku mohutnosti citové 
potřebuje útěchy; při nespořádanosti aktů volních 
má se mu dostati buď domluvy nebo odpuštění nebo 
se mu má projeviti účast, aby lehčeji snášel následky 
nějaKého nezřízeného činu. Dvěma hlavním skupinám 
potřeb tělesných a duševních odpovídají dvě kate­
gorie almužen. Almužny řádu duchového mají větší 
důležitost než almužny řádu hmotného. Láska k bliž­
nímu se nemůže spokojiti s pouhým sympatickým po­
stojem, nýbrž má se projeviti dobročinnými skutky, 
které odpovídají potřebě bližního. 

Lidé zámožní mají povinnost poskytovati almuž­
nu, poněvadž svým majetkem mohou prospívat blahu 
pokud možno nejširší pospolitosti. Almužna I>ředsta­
vuje Tomášovi Aquinskému prostředek, límz mozno 
dosahovati sociálního vyrovnání mezi hospodářským 
přeb~tkem boháčů a skutečnými potřebami chudáků. 
Při tom se dovolává příkazu Ježíšova k poskytování 
almužen a soudí, že almužna se nevyčerpává dáváním 
desátků, neboť všechen přebytečný majetek má být 
rozdán ve prospěch chudých.55

) Na druhé straně I 
mají však být dobrodinci chráněni před zneužíváním 
almužen. Povinnost pomáhati strádajícímu bližnímu 
jest omezena. Jest třeba přihlížeti k rozsahu majetku 
a k intensitě potřeby a také k té okolnosti, zda jiná 
osoba není příbuzenskými svazky vázána, aby se 
starala o závislého nuzáka. Každý křesťan bez roz­
dílu je povinen poskytnouti almužnu bližnímu, který 
se ocitl ve stavu krajní potřeby; bližnímu, jehož 
nouze dosáhla závažného stupně, je nutno přispěti 
z majetkového přebytku. 56) Nikdo však nemůže být 
nucen udíleti almužnu v míře, která by bránila člo­
věku v..plnění jeho předních povinností, aby se staral 
o výživu svou a své rodiny, a aby žil podle způsobů, 
které mu ukládá jeho stav. Podle názoru středověké 
církve bylo almužnictví závazkem povahy nábožen-

55) Tamtéž, q. 87, a . 1. ad 4. - Srovnej Lukáš 11, 41. 
56) S. T. II. 2. q. 32, a. 5. coneI. 

133 



sko-mravni a jeho zanedbávání nebylo možno stíhati 
nátlakem právního řádu.57 ) 

Pohnutkou dobročinnosti, projevující se almuž­
nictvím, jest v thomistické sociální filosofii lá,ska 
k Bohu. Moment lásky k Bohu je v dobročinném 
skutk]!Jlře~kladem toho, aby alm!!Žna byla s kato­
lického hlediska formálně bezvadná. GS ) Též k almužně 
V -podobe skutků tělesného milosrdenství má dochá­
zeti především z lásky k Bohu, odrážející se v lásce 
k bližnímu. Tomáš důrazně žádá dárce almužen, aby 
'ejiSh štědrost pramenila ze šlechetných úmyslů a aby 
neocekávafi za ni náhradu v hmotných statcích ani 
Vlidske chvále. VY-slovně ,odsuzuje zištnou snahu, 
která chce směniti duchovní blaženost za hmotný 
skutek tělesné almužny, místo aby dárce očekával, že 
věčná odplata dobročinnosti bude s logickou nutností 
průvodním zjevem lásky k Bohu, pokud byla vyjádře­
na účinnou službou bližnímu. 50 ) Při tom se -'považuje 
za samozřejmé, že almužna lloskytovaná z čistých"po­
hnutek_ bude na věčno~ti odměněna věčn.f.lll. Od~­
titelem, poněvadž jest dílem milosrd~l1styi. Při almuž­
ně se dárce slitovává nad trpícím druhem, v němž 
spatřuje obraz Boží. Skutek dobročinné lásky má 
odezvu ve zbožném úmyslu obdarovaného, který 
v modlitbách vděčně vzpomíná svých dobrodinců.oO ) 
Pohnutka lásky k Bohu a k bližnímu je v katolické 
motivaci dobročinnosti neoddělitelně spojena a oče-

57) PozdějšI katoličtí teoretikové souhlasili většinou s To. 
mášovým názorem, že povinnost poskytovati almužnu vyplývá 
jednak z povahy soukromého vlastnictví a dále z p i'íka7u 
lásky k Bohu a k bližnímu. J. N. Foerstl shrnul několik pře­
svědčujících dOkladfi, které svědčí o tom, že dva pi'!:<lní před­
stavitelé katolické mravní filosofie (a to Antonín z Florencie 
a J. L. Vives) spatřovali v almužnictví účinný prostředek 
společenské nápravy v období pozdního středověku. (Das AI­
mosen. Eine Untersuchung liber dle Grundsii.tze der Armen­
flirsorge in Mittelalter und Gegenwart. Paderborn 1909, str. 
16 n.) 

58 ) S. T . II. 2. q. 32, a. 1. ad 1. 
59) Tamtéž, a . 4. ad 2. 
60) Tamtéž, a. 9. ad 2. 

134 



kává se od ní záruka věčné odplaty z pramene ducho- l 
vého řádu Božího. 61) 

Nepřímou pohnutkou k almužnictví jest v kato­
licismu strach před věčným trestem, kte ' stihne 
lidi zanedbávafu!í ctnost 06řOCinnosti.62 ) Tomáš 

quinsky soudí, že bohatec, který neprojevuje účin­
nou lásku k Bohu a k bližnímu, a staví své sobecké 
zájmy nad pomoc trpícím druhům, zasluhuje podle 
stupně své nezřízené žádostivosti časný nebo věčný 
trest. Lakota a neovládaná chtivost pozemsk ' ch stat­
ků může se stát hříchem smrtelným, jestlize je v roz-

oru se zákonem laskYk Boli'1lak li em.63 naha 
uniknout hrůzám pekelného ohne a ocistce, které se 
středověkému člověku nezřídka předváděly v děsi­
vých podobách, se stala mohutným popudem k štědré ! 
dobročinnosti. V mnoha případech se strach před věč- , 
ným zatracením projevil působivějším podnětem k so­
ciální službě, než touha po ovoci duchovní blaže­
nosti v zásvětném životě . 

.!?ruh lidí společensky závislých, je!!lUž mělo býti 
almužnictvím pomáháno, byl v sociální teorň Tomáše 
A uinského druhořadou veličinou. V katolické sociál­
ní ethice tvoří nuzáci nezbytnou šoučást daného řádu, 
v němž se má především uskutečňovati láska k Bohu, 
a teprve potom též láska k bližnímu pro lidskou podob­
nost Bohu. Předpokládá se, že dobrodinec bude ve věč­
nosti odměněn jednak za duchovní účinnost svého cha­
ritativního dUa a dále za pů'Sobivost modliteb, které 
k jeho prospěchu obětuje vděčný obdařenec. Nikde 
Tomáš ani zmínkou nenaznačuje, že by slabým v lid­
gré po~olitosti se me o pomoci ~J~Jíclil5i y ce kovou 
úpravou sociálně hospodářské situace, a odstraněním 
objektivních příčin jejich chudoby. Při motivaci dob­
ročinnosti se nepohllží na lidské -zájmy trpícího bliž-

61) (Eleemosyna corporalis) ... alio modo potest consi­
derari ex parte causae eius, inquantum scilicet aliquis elee­
mosynam corporalem dat propter diIectionem Dei et proximi; 
et quantum ad hoc affert fructum spiritualem. Tamtéž, a. 4. 
concl. 

62) Tamtéž, a. 5. concl. 
83) Tamtéž, II. 2. q. 118, a. 4. concl. 

135 



ního s hlediska jeho sociálně ethického osudu, stejně 
jako bychom marně hledali patřičný zřetel na důstoj­
nost jeho ryzího člověčenstvÍ. 

Sociální teorie Tomáše Aquinského důsledně pro­
pracovává katolický názor, že almužnictví jest člá.!!­
kem osobního ~la ~ásy, které souvisí se svátostí p..o­
káni. O této svátosti psal To!iiaš poslední část své 
Summy nedlouho před svou smrtí. !\: účinnosti po­
kání se vyžaduje lítost, kněžské rozhřešení a dosti­
l!čillění~4 ) Almužnictví bylo považováno za prostře­
dek dostiucrněl}Í a tím za integrální část svátosti po­
ká.ni, jak můžeme souditi z Dodatku k Summě, který 

{
sestavil Rainaldo da Piperno. Almužna se tu uvádí 
jako prostředek obzvláštní smírčí působivosti pro od­
puštění hříchů.o 5 ) 

I jiní bohoslovci a kazatelé katolického středo­
věku (jako Bonaventura, Antonín z Florencie, Ber­
thold z Regensburgu) kladli při motivaci dobročin­
nosti důraz na pohnutku věčné odměny. Arcibiskup 
Antonín z Florencie podal třídění druhů odplat za 
štědré almužnictví a rozlišuje mezi odměnou časnou, 
duchovní a nebeskou. Kázání četných středověkých 
kazatelů podněcovalo strach před peklem a současně 
posilovalo touhu po nebeské blaženosti, které se 
mohlo dosáhnouti v odměnu za záslužné skutky, způ­
sobené almužnictvím. Dobročinné určení četných od­
kazů a nadací bylo motivovávo touhou po zajištění 
osobní spásy a věčného pokoje pro dobrodincovu duši. 

Katoličtí sociálnÍ" teoretikové pokládají namnoze 
podnes touhu po věčné odplatě za důležitý moment 
pro vývoj křesťanské dobročinnosti. Vycházejí se sta­
noviska, že v katolické věrouce nalezla tato pohnutka 
bezpečnou základnu a docházejí k závěru, že rozkvět 
středověkého almužnictví jest bez ní zcela nemysli­
telný. U J. N. Foerstla se setkáváme s pozoruhod­
nou snahou, vyrovnati se se dvěma nejvážnějšími ná­
mitkami proti duchu almužnictví, představovanému 

64 ) S. T. III. q. 90, a. 2 . concl. 
.5 ) Dodatek k S . T., q. 15, a . 3. ad 2. 

136 



thomistickou sociální filosofií. První z těchto námi­
tek je namířena proti katolické nauce o spasitelné 
povaze dobrých skutků. Foerstl se zabývá jejím me­
ritem v té konkrétní podobě, kterou jí dali protestant­
štl bohoslovci Riggenbach a Lemme. Lemme vytýkal 
katolické charitě, že v ní jest pro záslužnost al­
mužny rozhodujícím momentem hmotný akt po­
skytnuté služby, kdežto smýšlení dárcovo a osobní 
postoj obdarovaného byl prý od almužnictví odlou­
čen. Foerstl se naproti tomu pokouší o důkaz, opřený 
o mínění význačných středověkých bohoslovců, že 
pro záslužnost almužny byl směrodatný vlastní niter­
ný úmysl dárcův a nikoliv materie poskytnutého da­
ru. Názorem Alexandra Hal1ského má být proká­
záno, že záslužnost charitativního skutku záleží na 
niterné pohnutce. Podobně se dokazuje s odvoláním 
na Tomáše Aquinského, že na citovém zaměření účin­
né lásky k Bohu záleží při dobročinných skutcích roz­
sah věčné odplaty. Též Bonaventura a Bernardin ze 
Sieny se připomínají na důkaz toho, že se věčná od­
měna za almužnictví spojovala s intensitou lásky. 

Bylo by věcně nesprávné, kdybychom chtěli vytý­
kati středověké charitě materialistický nezájem na 
niterné pohnutce dobročinného postoje u dárce a u ob­
darovaného. O opaku se můžeme přesvědčiti ze sociál­
ní nauky Tomáše Aquinského, která zrcadlí autorita­
tivní názor katolické církve. V tom ohledu měl při 
obhajobě katolické teorie Foerstl úlohu poměrně 
anadnou, poněvadž námitku vyvrátil prostým pouka­
zem k faktům. V svém rozboru pohnutek středověké 
círke~ní charity - všal~_-.!.lE~J#ihlížel k tQml.!, ž~sQ..ciální 
filosofie thomistická n~roj~vgje zájmu o sociální 
kausalitu dobročinnosti. V dvojznačném přikázání 
Íásky k Bohu a lásky k bližnímu, obsaženém v Ježí­
šově evangeliu, byla činná lidská účast při budování 
říše BoŽÍ věcí základní důležitosti. Pro Ježíše stejně 
jako pro starozákonního proroka byl člověk v své lid­
ské důstojnosti dražším než pravé zlato66 ) při nezci­
zitelné hodnosti dítěte Božího. Lidé mají sloužiti Bo-

U6 ) Izaiáš 13, 12. 

137 



hu a bratřím, ale nemají otročiti Mamonu.67
) Thomis­

ticko-katolická sociální filosofie přiznává službě bliž­
nímu, podmíněné skutečnými potřebami trpícího člo­
věka, po stránce náboženské pouze druhořadý vý­
znam. 

Především šlo středověké křesťanské dobročin~ 
nosti o to, abLdárce získal udílením almužny nárok 
~ věčnou blaženost a to při souběžném použití zdrojů 
nadpřirozené milosti, které byly spravovány církevní 
institucí. Po této stránce Foerstl oprávněně tvrdí, že 
pro náboženskou povahu katolické charity byl směro­
datný vnitřní úmysl činitelů; vytvářejících charita­
tivní situaci. "Q. dárce se předpokládalo, že miluje bliž­
ního pro Boha, !Lob darovaného záleželo na tom, aby 
svému dobrodinci prospíval přímluvnou modlitbou za 
věčný osud~dUSe aárcovy. -

Protiklad hmotného skutku, kterým se charita 
vnějškově projevuje, a niterné záměrnosti při dobro­
činném jednání však nevystihuje mravní problema­
tiku, s níž se shledáváme v katolické motivaci sociál­
ní 'služby. Při dobročinném skutku záleží n~víc~ 
na poměru mezi~oistickýIn a altruistickým zř~telem, 
který určqkpohnutku každého jednotlivého charita­
yyrtího jE~dnání. Rozborem motivace dobročinnosti, 
odvozené z katolicko-thomistického bohosloveckého 
typu, docházíme k závěru, že zřetel, aby se přihlíželo 
k lásce k Bohu, je nepoměrně nadřazen úetelům po­
spolitého blaha. Sociální ethika lest l!..Tomáše A.9.!!~­
ského ochuzena o základní moment přípravy k~lov-

I ství Božího na zemi a postrádá sociálně reformační 
zaujatosti. Konečný účel sociální služby nespočívá ve 
snaze o trvalé zlepšení životních podmínek u tříd de­
ptaných bídou a nemocemi. Katolická charita je ve­
dena touhou zabezpečiti duši jednotlivce blahodárný 
stav v životě zásvětném, s použitím svátostných zdro­
jů, jimiž je církevní instituce obdařena. Ohled na čas­
nou sociálně ekonomickou i mravně kulturní spásu zá­
vislých a zubožených zástupů katolicismus zanedbá­
vá. Foerstl se ani nesnaží dokázati, že by v thomis-

67) Lukáš 12, 16 n. 

138 



tické teorii dobročinnosti byl učiněn pokus o odstra­
nění sociálních příčin bídy a společenské závislosti. 

Theopatická pohnutka katolické charity nachá­
zející v Bohu jediné východisko i cíl veškerého milo­
vaní člověka i služby bližnímu, měla za následek éás­
teČnou odosobněnost almuznictvÍ. Thomistická filoso­
fie spofečenských vztahů vystačila s pojetím sociální 
závislosti jako přirozeného stavu, ve kterém je možno 
získati žádoucí příležitost k charitativním činům. Dob­
rodinec měl dbáti E.ři .Qoskytování almužen o s áS!l 
sve vlastní duše p"řede všemi ohledy na povahu so­
ciálních potřeb, s nimiž se setkával u závislého dru­
ha. I když se vyžadovalo, aby křesťan uděloval almuž­
nu s náležitou péčí, šlo při tom především o jistější 
naději na odplatu v zásvětném životě. 

Vytýkáme-li thomismu nedostatek zřetele k sku­
tečným potřebám člověka a k vyrovnání sociálních 
sporů,nemůžeme neviděti nábožensky hodnotný prvek 
v jeho pohnutce odplaty. Podřizuje se v ní totiž lidské 
milosrdenství BoŽÍ vůli. Tím, že katolicismus důsled­
ně vyžaduje, aby úsilí o sociální dobročinnOšt bylo 
osvíceno duchem božSké svrchovanosti, dosahuje ke 
svému charitativnímu dílu mravně ~emnělého výcho­
diska i cíle. Musíme též připustiti, že sobecké vzněty, 
zakořeněné v lidské přirozenosti, přispívaly více 
k zneužití touhy po odplatě při poskytování almužen 
než bylo nutným důsledkem nauky o záslužné povaze 
dobrých skutků. Úsilí o dosažení věčné odplaty bylo 
bez veškeré pochyby ženoucí silou nejodvážnějších 
podniků v oblasti středověké dobročinnosti. Podně­
covalo obětavost a sebezapření velikého počtu mni­
chů, kněží a řádových sester při jejich charitativním 
díle. Pronikalo však též základní společenské insti­
tuce středního věku, zvláš.tě rodiny, města lenní 
svazky, cechy a panovnické dvory. Pohnutka odplaty 
byla důmyslným pokusem nahraditi primitivní sobec-

e vzne y, pO.Qudy a zájmy cIověka zduchovnělou tou­
hou po nebeské blaženosti, k níž může přispěti pozem­
šťan svou pomocí bližnímu, poskytovanou pro lásku 
k Bohu. 

139 



A přece měla být ženoucí síla křesťanské charity 
oproštěna i od této racionalisované formy sebecitu, 
která stojí v popředí thomistieké ethiky dobročin­
nosti. Návratem k Ježíšovu dvojjedinému zákonu lás­
ky k Bohu a lásky k bližnímu lze dospěti k altruis­
ticky orientovanému postoji, při němž jedinec sebe 
ztotožňuje s lidským určením člověčenstva tváří 
v tvář Božímu otcovství. Ethika evangelia umožňuj~ 
orientovati službu trp~ímu druhu současně na lásce 
k Bohu a na lásce k bližnímu. Milovati bližního zna­
iileňá sloužiti mu v jeho lidských-potřebách. Thomis­
mus se odklonil od ducha evangelia tím, že zanedbal 
moment lásky k bližnímu propter hominem jako plno­
právný náboženský závazek, provázející podobnou 
(nikoliv totožnou!) povinnost, kterou má člověk 
plniti v lásce k Bohu. 

K úplnějšímu porozumění motivaci dobročinnosti 
dlužno zjistitCru:il aké míry thomistická sociální na­
uka přihlížela ke _kyitickému zkoumání společenské si­
~ Sociální poměry, které tvoří podklad dobro­
činnosti, zkoumal Tomáš Aquinský pouze ve smyslu 
zcela omezeném. Všímal si totiž jen situací} které 
~ ry-!lodného s~olečenského postaveňí ukládají 
povinnost poskytovati almužnu a jejich bližním v zá­
vislém postavenrdávají narok na dosazení poapory. 
PH tom se neměří záslužnost dobrých skutků podle 
jejich množství, nýbrž podle poměru poskytnuté po­
moci k rozsahu vlastnických prostředků a k intensitě 
bídy sociálně závislých členů lidské pospolitosti. 

Zvláštní pozornost věnoval Tomáš Aquinský 
zkoumání otázky, komu má bft.Dři.JJ.dílení almužn 
dána přednost. Doporučujel _aby- kaž~ __ uvážil, yro 
~teré ~ kriterií sociální služby se rozhodn~ zda pro 
zpřízněnost nebo pro svatost nebo pro sociální potřeb­
Rost. Tomáš soudí, že dojde-li ke sporu zájmů při 
poskytování almužen, má především rozhodovat hle­
disko svatosti, dále hledisko skutečné potřeby a te-

I prve na třetím místě příbuzenská blízkost.6B
) Za nej-

u, ) Est tamen circa hoc discretionis ratio adhibenda, se­
cundum differentiam coniunctionis et sanctitatis et utilitatis. 

140 



význačnější doklad způsobilosti pro přijímání almuž­
ny dlužno považovati stav svatosti. SvěteQ...má řed­
nější nárok na dobročinnou službu nežli říbuzní nebo 
než lidé ostižení skutečnou nouzí. Ačkoliv Tomáš 

quinský aspoň teoreticky připouštěl možnost, že 
společenský řád představovaný danou sociální orga­
nisací, není pro vždy nezměnitelný, přece se nepoku­
sil o jeho podstatnou přestavbu ve směru sociální 
spravedlnosti, aby se ve větším rozsahu předešlo pří­
činám 'chudoby a závislosti. K vyrovnání sociálnícl! 
:eroti":, ouze _v~~oval, aby aln.!užny sy~)!_ hojností 
dostacoval chud~ lidem k odstranění bziveho ne­
dostatku. _~ tím účelem měla_ být s~~..E..0skytnuta 
menší j2o<!pQra většímu I>očtu lidí, než aby se došfafQ 
nadb tečnéJlomoci jednomu člověls.u. Připomíná také, 
že stejným druhem pomoci není možno vyhovět růz­
ným lidem a doporučuje, aby se vždy přihlíželo ' 
k stupni osobní jemnosti při poskytování pokrmu a 
oděvu.69 ) Katolická nauka, založená na thomismu, ne­
učí nerozvážnému rozdávání almužen, nýbrž oceňuje 
- ři charitativním díle rozvahu a přihlíží k rozdílům 
v povaze těch, jimž se má pomoci dostati. -
-- Tomáš Aquinský naznačoval, že se má uvážiti roz­
sah charitativních počinů a okolnosti, za nichž žijí 
lidé, jimž se pomoci dostává. Avšak pojem "rozvahy", 
když se mu nedostává přesnějšího vymezení, zůstává 
při určování povinnosti služby bližnímu kategorií la­
bilní. ~omáš neuložil světský!!! vrchnoste~ rozsah 
jejich závazku k chudým a dokonce ani přesněji ne­
s anOVl ; do Jaké mír:L ma T cířke"VnChodnostaři "při­
spěti chudý!!! z duchovních obročí. Ponechává rozsah. 
odpovědnosti zcela na jejich lidské rozvaze.70

) 

Teorie katolické charity vycházela sice ze situace 

Nam multo sanctiori magis indigentiam patienti, et magis 
utili ad commune bonum est magis eleemosyna danda qUanL 

personae propinquiori. S. T. II. 2. q. 32, a. 9. concl. 
69) Circa quod tamen est discretio adhibenda, propter 

diversas conditiones hominum, quorum quidam delicatius nu_ 
triti indigent magis delicatis cibi,9 aut ve,stibus. Tamtéž, 
a. 10. ad 3. 

70) Tamtéž, q. 185, a. 7. ad 1. 

14t 



subjektu i objektu dobročinnosti; v celku však byl 
rozměr kritického momentu neúměrný požadavku ra­
cionálně vedené sociální práce. Dokonce i někteří ka­
toličtí myslitelé uznávají, že thomisticko-katolická 
sociáhlí filosofie mpřihližela dostatečně k společenské 

dmíněnosti chudoby. 
Nedostatek kritického rozlišení kolektivního či­

nitele v sociáhú závislosti jedinců shledává James D. 
Q'Neill už v postoji theologů ranného křesťanství 
k almužnictví.71

) Podobně se zmiňuje John A. Ryan 
o tom, že středověký společenský řád nerozlišoval 
při motivaci dobročinnosti jednotlivé druhy sociální 
závislosti. Ryan však rozhodně popírá, že církev po­
važovala almužnictví za zásluhu bez ohledu na sku­
tečnou potřebu obdarovaného nuzáka.72

) 

Př,0.>?suz.Qvání středověké dobročinnosti nelze ne­
při.liIížeti k tomu, že Tomáš Aguinský vyžadoval roz­
vahy při charitatiVních skutcích (Est discretio adhi­
cenda). AVSak FoerstCneoprávněně označuje jeho po­
žadavek diskrece za totožný s dnešním kritickým sta­
noviskem v 'Sociální službě.78 ) Tomáš Aquinský byl 
dalek toho, aby předjímal novodobou kritickou me­
todu vyšetřování, jíž se dnes užívá v chudinské péči. 

, Ani Antonín z Florencie nepostoupil tak dalt-ko, 
aby zahrnul objektivní zkoumání příčin chudoby do 

71) Ve článku o almužnictví v Catholic Encyclopedia, 
vyd. Ch. G. Herbennann a j., 'Sv. 1. London 1907, str. 329. 

72 ) Ve článku o charitě, v téže encyklopedii, sv. 3, Lon­
don 1908, str. 600 n. Jako autority, která má prokázati při­
měřenost katolického postoje v charitě, dovolává se Ryan 
stanoviska proslulého národohospodáře W. J. A.shleye, který 
připouští, že v teorii se církev nedopouštěla omylu nekri­
tického almužnictví, jak se ji vytýká. (Vztahuje se k jeho 
spisu An Introductionj to English Economic History. and 
Theory. London 1893, str. 316.) Charakteristické pro jeho 
pracovní metodu jest, že cituje z místa, kterého se dovolává, 
jen část úsudku, pokud jest příznivý katolické teorii, ale že 
nepodává citát v celé souvislosti. Ashley totiž v dalším vy­
týká katolictví, že při praktikováni charity nevymezilo přes­
něji hranice almužnictvi a že nezbytnost prozíravého dáváni 
nezdtlrazňovalo tak často jako povinnost poskytovati al-
mužnu. . 

73) Das Almosen, str. 40. 

142 



svého plánu chudinské péče. Jeho odůvodnění almuž- I 
nictví se dělí na tři části. Především uznává všeobec­
nou latnost zásady, že omáhati chud' je iá.vazek, 
'ehoz tre a dbáti. Chudinu při tom ovažu'e za ne­
zb nou a neodstranitelnou sociálm třÍdu . lmuzna 
má být poskytována podle náležitého pořádku, což 
znamená, že dárce má řihlížet . k otřebám lidí kteří 
se nacházejí ve stavu neštěstí (eleemosyna debito 
modo est facienda). Konečným cílem sociální pomoci 
není snaha zrušiti chudobu, nýbrž touha, aby dárce 
dosáhl záruky, že svým skutkem zvětšil svou naději 
na věčnou blaženost. 

Foerstl, opíraje se o teorie význačných předsta­
vitelů středověké sociální filosofie, právem uzavírá, 
že církev nehlásala almužnictví bez ohledu na osobní ~ 
.QQtřeby obdarovanf:ch. Další část jeho tvrzem, že se 
thomistický požadavek rozvahy kryje s novodobým 
kritickým postojem v almužnictví, zůstala nedolo­
žena. Rozdíl mezi středověkou a novověkou kritičností 
v socWní ráci~st zásadní. Kdežto středověký dob­
roditel se zpravidla spokojil nejvýšse zkoumáním 
bez rostřednLPotřeby nuzákovy, jest soudobý sociál-
ní racovník mnoh~m náročn~jšl. ce totiz nejen 
ulehčiti lidem sociálně závislým v jejich dočasné ne­
snázi; pozorně též zkoumá činitele, působící chorob­
nost sociální situace a usiluje o odstranění příčin spo­
lečenských nemocí, při čemž musí nutně přihlížeti 
k předstižení podmínek, za nichž dochází k utvář~ní I 
patologických forem sociální závislosti. 

Středověká dobročinnost nemohla spoléhati pro 
podniky sociální služby na pravidelnou podporu stát­
ní správy. Péč~ o částečné wovnání ~ociálních roti­
kladů byla zařazována do z4jmové oblasti církevních 
institucí, zřízených k charitativním účelům z ohnu­
tek náboženských. 

V rannějším období středověkých dějin byla admi­
nistrativa sociální 'služby soustředěna v rukou bisku­
pových. Průběhem dalšího vývoje se množil současně 
s rozkvětem církve též počet chudých lidí, závislých 
na její pomoci. Postupně se středisko církevní cha-

143 



rity přesunovalo stále více ze střediska diecése do 
jednotlivých farností. Foerstl uvádí rozklad diecésní 
charity v příčinnou souvislost s feudální organisací 
středověké společnosti. S veškerou ílravděI!odobností 
IIlůjeme soudit1-že získávání....E!0středků k církevní 
charitě bylo stále těsněji vázáno na smluvní závazky, 
zakládající místní léna. Avšak ani farní administra­
tiva nezústala koneéným organisačním ohniskem so­
ciální péče. Od osmého století se dobročinná práce 
soustřeďovala stále více v charitativním díle mniš­
ských řádů, z nichž si získal zvláštního věhlasu řád 
sv. Benedikta. V souvíslosti se vzrůstem městské ci­
vilisace se různé charitativní funkce, které 1?.Y!Y dříve 
výhradní doménou osob stavu kněžského nebo členů 
moll, posttUlně dostávají do rukou světských bratr­
stev. V celku si katolická církev zachovala vrchní do­
zornad organisací dobročinnosti v křesťanském světě 
až do doby reformační. Přesto znamenal přechod od 
kněžské a mnišské administrativy k vytváření laic­
kých dobročinných korporací ještě před náboženskou 
reformací důležitou tendenci k zesvětštění sociální 
péče, jež se v budoucím vývoji dále stupňovala. 

Změny v organisaci středověké charity byly vy­
volány a do značné míry spoluurčeny závadami ve 
vnitřní výstavbě církevní dobročinnosti. Přesahovalo 
by náš přítomný úkol, kdybychom chtěli podrobněji 
sledovati dějinný vývoj dobročinných institucí, které 
byly ovocem katolické sociální filosofie. Spokojíme 
se tím, že krátce vyznačíme funkci nejdůležitějších 
druhů sociální práce, jak se rozvinuly v odpověď na 
duchovní sílu, představovanou thomisticko-katoUc­
kým bohosloveckým typem. 

Dva základní obory středověké charity předsta­
vovaly kláštery a nemocnice. Měly za úkol ulehčiti 
Smutný osud- opuštěných a zanedbaných lidí, kteří se 
ucházeli o pomoc ve své bezprostřední nouzi, povět-

I šině v ubohém stavu žebráků a tuláků. Kláštery byly 
ve středověku střediskem sociální práce pro celé své 
okolí, ale i cizí pocestní se v nich mohli ucházeti o po-
hostinstvÍ. . 

144 



Úkolem ~skytovati almužny byl obyčejně pově­
řen člen klašl:erního bratrstva (almuzmk, e eemosy­
narius), který bděl nad tím, aby se prosícím žebrá­
kům nebo lidem přechodně závislým na pomoci z cír­
kevních prostředků, dostalo pokrmu. Kláštery nezfíd­
ka poskytovaly též přístřeší cizincům. ~ěkteré mniš­
ské řády se staraly o sestárlé nuzákY...-kteří by jinak 
zůstali bez omoci a zřizovaly ro ně v klášteře zvlášt­
ní chudobinecké oddělení. Často byly kláštery opatře­
ny i menší nemocnicí, v níž byla poskytována pomoc 
nejen členům bratrstva, nýbrž i jiným nemocným, 
kteří potřebovali ošetření. 

Proti praxi klášterního almužnictví, zvláště jak I 
se vyvinula v závěrečném období středního věku, byly 
vyslovovány závažné námitky. Ani přední katoličtí 
badatelé o dějinách církevní chudinské péče (jako 
Ratzinger a Ryan) nepopírají, že středověká chari­
tativní organisace se ukázala nezpůsobilou metodou 
veřejné dobročinnosti a že její neúspěch byl zaviněn 
porušenými mravy mnišských sociálních pracovníků, 
kteří byli zodpovědni svým náboženským řádům za 
administrativu chudinské péče. 74) 

W. J. Ashley, jehož soudy jsou do té míry umír· 
něné, že je citován i katolickými učenci ve prospěch 
oprávněnosti charitativního postoje středověké cír­
kve, se vážně zabýval Fullerovou thesí, že kláštery , 
jen živilY chudé, které samy dříve přivedly do stavu 
zuboženosti. Na základě zevrubného studia sociálně 
hospodářské situace středověké dospěl Ashley k zá­
věru, že anglické kláštery se v praxi vyznačovaly 
nekritickou a špatně organisovanou metodou almuž­
nictví. Církevní charita se neubránila tomu že za 
její -Péče o sociální napravu třída žebráků z povolání 
spíše rostla než se zmenšovala a že neučinila takřka 

74) Ryan podal v polooficiální Katolické Eúcyklopedii 
tento soud o zkaženosti charitativní funkce středověkých 
klášteru: "Hrabivost, život v přepychu, marnotratné často­
vání host-fi, úslužnictvi k příbuzným a jiné zpflsoby neváza­
nosti učinily tyto instituce neschopnými a neochotnými k to. 
mu, aby náležitě poskytovaly pomoc a všímaly si neštěsti." 
Sv. 3., str. 598. 

Ed;<e BI.~o.l.v XI. 10 145 



ničeho, co by mohlo pomoci k odstranění chudoby. 
Tento přísný soud opřel Ashley především o výsled­
ky svého zkoumání anglických hospodářských dějin, 
ale jeho platnost rozšiřuje na celkovou situaci v zá­
padní Evropě. 76) 

Nemocnice byly ještě důležitějším oborem středo­
věké dobročinnosti než kláštery. Vyznačují se třemi 
charakteristickými vlastnostmi, příznačnými pro so­
ciální práci té doby. Především se liší od sociálně iso­
lovaných klášterních sídlišť tím, že jsou ko~rací 
úzce spjatou s městs~m životem. Jejich prednlm 
úkolem je poskytovati ošetření a léčení nemocným 
lidem, kterf!n se nemůže dostati .PQtřebné péče v ro­
dině. V této funkci nemocnic si členové světských 
r atrstev získali přístup k sociálně zdravotní práci. 

Církevní řády hrály důležitou úlohu při celkové vý­
stavbě 'středověké nemocniční služby. Zvláštní záslu­
hu si v tomto směru získal řád Svatého Ducha a ně­
které řády rytířské. Když byl~ř!m!štěna k nemocnič­
ní službě i do j~ho vedení světská bratrstvl:!:, zn~­
menalo to počátek emancipace sociální práce z mo­
nopolního vlivu katolické církve. Při zřizování nemoc­
nic -se dále uplatňovala tendence, aby byly fundovány 
z darů a odkazů~kožto instituce stálé. Nemocnicím 
sev e středověku nezřídka přičítal ten úkol, aby po­
dle stavu svého nadačního jmění poskytovaly ošetření 
a případně též přístřeší chudobným sestárlým lidem, 
kteří neměli nikoho, kdo by o ně pečoval. Přechod 
mezi církevními a světskými institucemi sociální 'péče 
byl ve středověku plynulý. Církev nejen trpěla, ale 
též sama povzbuzovala rozvoj světských dobročin­
ných bratrstev. Při tom si však vyhrazovala, že svět­
ské charitativní instituce musí zůstat plně podřízeny 
jejímu duchovnímu vlivu a že se nesmějí odchýliti 
od církevní kázně. 

Mezi středověkými necírkevními institucemi cha­
ritativního určení se setkáváme se soukromými sdru­
ženími, která pěš~~ některý obor dobrovolné so-

76) An lntroduction to English Economic History and 
Theory, str. 312 n. 

146 



ciálnÍ služby, stejně jako s polo~eř~j~~~i 
..2~racemi ~o chudinskou éči. V době rozkvětu 

feudálního řádu byla sociální péče vázána na sou­
stavu lenních služeb. Od 12. století však postupující 
městská civilisace přinášela s sebou nové formy so­
ciální organisace s paralelním rozvojem nových útva­
rů, pečujících o veřejnou dobročinnost. Úd téhož ce­
chovního s lečenstva .E.ojilo navzMem .I!..0uto hluboké 
sociální soudržnosti a osvědčovalo se v záměrně pěs­
tované "pomoci členům, kteří se ocitli ve stavu nalé­
havé potřeby a chudoby nebo těm kteří onemocněli 
a sestárli. Členové téhož cechu považovali za vzájem­
nou povinnost též ochranu vdov po zesnulých druzích 
a výchovu jejich sirotků k čestnému životu. 

Městská chudinská néče měla čeliti zvláště ne­
snázím, které vznikaly hromaděním chudiny ve vět­
ších městech a soustřeďováním sociálně závislých 
skupin středověkého proletariátu. Ohled na veře 'nou 
mravnost a nejnutnější zřetele veřejneho zdravotnIC­
tví vyfadova!y' ab.Y b la ~sk tována -'podpora z ve­
řejl!ich prostředků as oň v neinaléhavěJších ří a-
5fech. Rozsáhlejších opatření k záchranné akci bylo 
třeba zvláště tehdy, když nějaká epidemie ohrožovala 
celé obyvatelstvo určitého územÍ. Za normálních okol­
ností pomáhaly ve městech nuzákům nemocnice a 
soukromá bratrstva. Stále mocněji se pociťovala nut­
nost, aby byla utvořena stálejší střediska veřejné 
pomoci, která by soustřeďovala chudinskou péči pod 
dohledem městské správy. 

Při objektivním posuzování hranic středověké · 
dobročinnosti je nutno přihlížeti k celkové společen­
sko-dějinné tvářnosti té doby a nezaměňovati středo­
věké jeviště za kulisy naší soudobé společenské sÍ'­
tuace. Sociálně ekonomické předpoklady katolické 
charity ve středním věku se podstatně lišily od hos­
podářsko-technických podmínek moderní sociální 
práce. Ještě éra vrcholné světské moci katolické Cír- \ 
kve ve 12. a 13. století spadá do období, kdy civi­
!Jsace nel!řestoupila hranic pr~tivního . zemědělské­
h~ a městského hospodaření. Coulton při svém roz-

10'" 147 



boru středověké sociální situace vůbec nepovažuje za 

I nutné, aby od sebe odděloval oblast života venkov­
ského a městského.7 6 ) Středověké kulturní lidstvo 
v křesťanské oblasti bylo podřízeno vrchnostenským 
opatřenim feudálního řádu, který předpokládal vzá-
jemnou závislost celé lidské pospolitosti. Tehd~jší 
vespolná yáza:nost měla při životní úrovni širokych 
vrstev středověkého lidstva za následek stav sociální 
závislosti, který _'~chom_ dr!.es označili za čhorobg­
plOdný, poiiěVadž _značná č~oddantch, nevolniků 
a sloUŽÍcích se ocitla nJ!...PoIQ.ezí hmotné . bí!!YtJ.akmlle 
byla vyčer~na ~i oslabena jejich .'pracovní s~ho"pnO's~. 

Rozhodující doklad životní úrovně po stránce so­
ciálně-hospodářské poskytuji především příslušníci 
stavu rolnického, ať už se jimi rozumějí svobodní 
sedláci ve svazku manském, nebo poddaný lid a ne­
volníci, kteří nutně patří k obrazu středověkého ze­
mědělství. Coultonovy práce nám objasnily sociální 
hladinu života v středověké vesnici. Z materiálu, 
který nashromáždij., je zřejmé, že hospodářské po­
měry zemědělců byly neutěšené. Coulton uvádí pří­
klady mzdových poměrů, z nichž vyniká nízká úroveň 
námezdné služby, disponující jen k bídě. Tak mlékař­
ský dělník vydělával za celoroční práci přibližně 
protihodnotu pěti anglických liber šterlinků, soudní 
sluha necelých čtrnácti, čeledín deseti a povozník ne­
celých sedmi anglických liber šterlinků. V jednom 
výplatnim záznamu z r. 1281 se oceňuje práce dě­
večky na týdenní obnos 21f2. pence, mimo prostou 
stravu z mléčných výrobků.77 ) 

76) 'I'he Medieval Scene. Cambridge .1930, str. 48 n. 
71) PO'dle G. G. CO'ultO'na: The Medieval Village. Cam­

ridge 1925. Str. 309. CO'ultO'n O'tiskuje překlad z latinskéhO' 
dialO'gu, který napsal v 11. stO'letí neznámý mnich a v němž 
se ve formě rozhovoru mezi učitelem a žákem popisují sO'­
ciální pO'měry příslušníkft selskéhO' stavu. Celedín-nevO'lník 
O'dpovídá na O'tázku O' své pracO'vní situaci: .. 6, pane, já pra­
cuji velmi těžce. Vycházím za svítáni, vyženu vO'ly na pO'le 
a zapřáhnu je k pluhu. JakkO'liv jest zima zlá, neO'dvažuji 
se zdržeti se dO'ma ze strachu před svým pánem. A tak, když 
jsem zapřáhl vO'ly . . . každý den musím vyO'rat celO'u rO'li, 
i více." Tamtéž, str. 307. 

148 



Těžkuracovní podmínky p~danského lidu "pod­
něcoval k vZJ!Qurám, které b)'ly stejně namířeny 
proti duchovenským vrchnostem jako proti vrchnos­
tem světským. Panstvo kněžské a řeholní nezřídka 
bývalo bezohledně tvrdé ve vymáhání požadavků vůči 
svým poddaným a vůči nevolným sedlákům, stejně 
jako světská šlechta. Nebylo výjimkou, že i církevní 
hodnostáři, kteří spravovali zádušní majetky, určené 
k cílům nábožensko-dobročinným, se z nich oboha­
covali, a že nutili nemilosrdně své zubožené poddané, 
aby jim odváděli co největší díl z výtěžku, získaného 
obděláváním polí. Za takového stavu věcí se církevní 
statky stávaly (podobně jako statky světské) před­
mětem svárů, a místo aby sloužily podle svého určení 
charitě, byly prostředkem k ukojení osobní zišt­
nosti svých nesvědomitých správců. Právě v tomto 
směru se fatálně "p'rojevovala nedostatečná rozhod­
nost thomistické nauky o sociálně charitativní funkci 
ma ·etku. Právní výsady, zabezpečené smluvními zá­
vazky feudálního řádu, se staly i pro mnohé sloupy 
církevní hierarchie přitažlivějším magnetem, rušícím 
jejich charitativní postoj, než duch Ježíšova evangelia 
lásky, povznášející k šlechetnosti.78 ) 

Způsobem správy svých vlastních statků pomá­
hala středověká církev upevniti feudální řád, zalo­
žený na přímých protikladech mezí šlechtou a ducho­
venstvem jakožto třídami privilegovanými na jedné 
straně, a mezi vrstvou řemeslnickou a poddanskou 
jako třídami společensky méněcennými na straně dru­
hé. Církvi se ..,podařilo vybudovati rozsáhlou síť chari­
tativních institucí, ale nedovedla je racionálně utří­
glti. Duch účinné lásky k bližnímu se sice uhostil 

78) Coulton studoval prameny o dobročinném pfisobení 
monastických řádll a posuzuje velmi přisně klášterni hospo­
dál·stvl. Na základě zkoumání účetnických soupisll, podle 
nichž lze souditi na disposici liJ jměnim náboženských tádll, 
dochází k závěru, že ani jedna desetina z ptijmll nebyla vě­
nována účelllm dobročinným. Coulton dokonce tvrdi, že mnHIi 
zpronevěřovali část odkazll pro chudé, které jim dárcové pouze 
svěřili k charitativním účelllm. The Medieval Scene, str. 81 
až 82. 

149 



v náboženských řádech, byl však silně omezen cír­
kevními předpisy a hierarchicko"1llocenskými ohledy. 
Hluboký úpadek ~ošto!~ké obětayosti ve stře~ově­
kém charitativním díle se projevuie i v tom, že ani 
iiibožěziškým řádům se nep~ařiiO zabrán_iti -zneužiti 
důchodů. které byly dobrodjnci urč~ny .Jlro chudin­
skou péči. Rub oslavované dobrovolné chudoby ne-­
svědčí o blahodárných důsledcích této ctnosti. ~e­
brácké řády namnoze postrádaly vznešenost evange­
lické prostoty a mniši k nim náležející se někdy ani 
svým chováním nelišili od tlup řemeslných tuláků. 
~o známky rostoucího .l'0~kladu círk~vp.í ~harity _J:!!!.­
sve!:!čovaly tomu, že ethický základ katolické @bro­
činnosti neobstál, přes svou theologicko-filosofickou 

ropracovanost jako postačující metoda sociální ná­
pravy. 

Katolické charitě na konec nezbylo nic jiného, než 
aby se sama přizpůsobila mocenským nárokům feu­
dálního společenského řádu, které vyplývaly z odstup­
ňovanosti sociálních vztažností mezi lidmi. Katolicis­
mus uČin.RJ><>dřízením vr.stvám s!.užbu světské i du­
cnovenske vrchnosti snesitelnější ~osilováním naděje 
na nebeskou odplatu a ulehčil jijich poddanství utě­
sov~nfin-;-že se ji!!J.-y-zásvětném životě došiane věčn~ 
l)~aženqsti. Nedostatek feudální soustavy služebnost~ 
ních ; závazků, 'S níž počítala thomistická sociálně 
ethická teorie, spočíval v tom, že nadřadila význam 
dodržování právních norem vlastnímu poslání bož­
ského omilostnění. Ve feudální organisacUmolečnosti 
došla platnosti bohatě větvená řada smluvních svaz­
ků, jeUednQsměrně zav~ovaly ....P.ř~devším podd~né 
ve vztahu k představen~. Mocní byli vybavováni ob­
vylde rozsáhlejší pravomoci, nežli odpovídala jejich 
sociální svědomitosti. Při tom bylo ponecháno jejich 
rozvaze, chtějí-li viděti ve slabých členech lidské po­
spolitosti bratry a co tím chtějí rozuměti. Málo se 
dbalo Ježíšova napomenutí, že jeho evangelium váže 
především předáky, aby dovedli být prvními ve službě 
lásky. Přepodstatňující síla Ježíšovy zvěsti o všeobec~ 
ném bratrství lidském, uplatnitelná tváří v tvář nové 

150 



skutečnosti očekávaného příchodu Boží vlády, se ne­
stala krystalisačním bodem v úsilí o vytvoření lepšího 
společenského řádu, osnovaného na základě mravně 
výsostného vzoru vyšší spravedlnosti, pramenící 
z Boha. 

Litera zákona převládla v katolické charitě .nad 
duchem lásky. Kvas evangelia Ježíšova pronikl sice 
s katolictvím duchovní podstatu západoevropské kul­
tury ve střednfm věku a formálně v ní zvítězil. V cel­
ku sociální skutečnosti však katolicismus nezvládl 
svl'!!! charitativním náporem démonické sily, kotvící 
v lidském sobectví a nedovedl ús ěšně čeliti mocen­
sEm snah~ o nadvládu politickou, hos odáfskou a 
hierarchicko-církevnickou, které odJ.>orovaly vzrůstu 
říše Boží, jen nedokonale představované institucí stře­
dověké církve. 

• 
Literatura. 

Carlyle A. J . : The Theory of Property in Medieval Theology. 
Ve spise Property. Us Duties and Rights. London 1913. 

Carlyle R. W. a A. J.: History of Medieval Political Theory 
in the West. Oxford 1903 a násl. 

Clay Rotha M.: The Medieval Hospitals of England. London 
1909. 

Coulton G. G.: The Medieval Vmage. Cambridge 1925. 
D'Arcy M. C.: St. Thomas Aquinas. Ve spise Some Makers 

of the Modem Spirit. London 1933. 
Fahey Denis: The Kingship of Christ according to the Prin­

ciples of St. Thomas Aquinas. Dublin 1931. 
Foerstl J . N.: Das Almosen. Eine Untersuchung liber die 

Grundsatze der Armenflirsorge in Mittelalter und Gegen­
wart. Paderborn 1909. 

Gosselin A.: La doctrine politique de Saint Thomas ď Aquin. 
Paris 1928. 

Grabmann Martin: Thomas von Aquin. Mlinchen 1926. 
Hii.ser: Geschichte der christlichen Krankenpflege. Berlin 

1857. 
Hearnshaw F. J. C.: The Social and Political Ideas of Some 

Great Medieval Thinkers. London 1923. 

151 



Chesterton G. K.: The Superstitions of the Sceptic. With a 
COlTespondence between the Author and Mr. G. G. Coul_ 
ton. Cambridge 1925. 

Jarrett Bede: Social Theories of th.e Middle Ages. 1200- 1500. 
London 1926. 

Keller F.: Caritaswissenschaft. Freiburg i. B. 1925. 
Kurschmann Fr.: Hungersnote im Mittelalter. Leipzig 1905. 
Liese W.: Geschichte der Charitas. 2. sv. Freiburg i. B. 1922. 
Linhardt Robert: Die Sozialprinzipien des heiligen Thomas 

von Aquin. Versuch einer Grundlegung der speziellen 
Soziallehren des Aquinaten. Freiburg 1932. 

Maurenbrecher Max: Thomas von Aquino's Stellung zum 
Wirtschaftsleben lIeiner Zeit. Leipzig 1898. 

Moeler E . : Die ElendbrUderschaften. Ein Beitrag zur Ge­
schichte der Fremdenftirsorge im Mittelalter. 1906. 

O'Brien George: Mediaeval Economic Teaching. London 1920. 
Ratzinger G.: Geschichte der kirchlichen Armenpflege. Frei­

burg 1884. 
Sertillanges A. G.: La Philosophie morale de S . Thomas 

ď Aquino. Paris 1927. 
Schilling otto: Die christlichen Sozialllehren. Koln 1926. -

Die Staats- und Soziallehre des heiligen Thomas; von 
Aquin. Mtinchen 1930. 

~chreiber Edmund: Die volkswirtschaftlichen Anschauungen 
der Scholastik seit Thomas von Aquin. Jena 1913. 

Troeltsch E.: Die Soziallehren der christlichen Kirchen und 
Gruppen. 3. vyd. Ttibingen 1923. 

Uhlhorn G.: Geschichte der christlichen Liebestli.tigkeit. 2. sv. 
Stuttgart 1884. 

• 

152 



Část třetí 

Sociální filosofie ' 

klasické reformace 



ll. 

ZDUCHOVŇUJfCf TÓN V BOHOSLOVECKÉM 
POSTOJI MARTINA LUTHERA K EVANGELIU 
JEžíšovu 

V Martinu Lutherovi se setkáváme s jednou z ná­
božensky nejpodnětnějších osobností dějinného křes­
ťanství a s předním bohosloveckým průkopníkem 
světového protestantismu. Jeho rozsáhlé theologické. 
dílo postrádá souměrnosti a soustavnosti. V tom smě­
ru zůstává ,daleko za Summou theologie Tomáše 
Aquinského. Systematickým bohoslovcem reformač­
ního křesťanství byl Jan Kalvín. Luther i KalvÍJ:!, kaž­
d' svjm zgůsobem, ~odstatně přispěli k duchovnímu 
Q§YQbození ~adoevrQ.E.ského lidstva z out u říliš­
něného institucionalismu středověké církve. 

Lutherovy sociální názory jsou ještě ponejvíce 
zakořeněny v myšlenkovém okruhu středního věku. 
V tom se liší Luther od Kalvína, který prospektiv­
ností své sociální filosofie předjímá nové vývojové 
možnosti společenské organisace. Tato skutečnost 
však nezmenšuje závažnost přínosu náboženských 
zásad Lutherových, které se v tvůrčím procesu re­
formačním staly ideovým ohniskem. 

A. Troeltsch vysvětluje úspěch a údernost po­
čátků evangelické reformace silou Lutherova nábo­
ženskéhQ idealismu, která pramenila ze specifické 
skladby lutherovského bohosloveckého' typu. Sou­
časně odmítá pokus o jednostranný výklad vzniku 
reformace z podmínek nového uspořádání společen­
ských tříd, jak o to usilovali Kautsky a Kalthoff.. 
Jest rozhodnost Troeltschova úsudku odůvodněna 
filosofickou povahou Lutherova theologického po'­
stoje? 

155 



Pro myšlenkovou výstavbu počátků evangelické 
reformace byl rozhodující rok 1520. Toho roku 
Luther uveřejnil tři pojednání, v. nichž byla vyzna­
čena náboženská i sociálně ethická osobitost refor­
mačního hnutí. Traktát adresovaný šlechtě němec­
kého národa napsal v srpnu, pojednání o Babylon­
ském zajetí církve v září a traktát o křesťanské svo­
bodě v říjnu ) 1520. Základní nábožensko-theologické 
zásady Lutherovy byly obsažény zvláště v pojednání 
druhém a třetím. 

Spis o Babylonském zajetí církve představuje 
smělý útok na hradby svátostně hierarchického in­
stitucionalismu církevního. Luther v něm vytyčúje 
ústřední zásady svého odporu proti katolické theolo­
gii a proti podstatě sakramentálně mystického řádu 
v středověké církvi. Vyslovuje se nejen pro omezení 
počtu svátostí, nýbrž popírá též magický dosah kněž­
ské pravomoci při různých svátostných úkonech. Cír­
kev svým svátostným řádem zbavila křesťana jeho 
svobody, což se projevuje zvláště u svátosti pokání. 
Luther právem obrátil své výtky proti katolickému 
světovému názoru a vysvětlil, čím katolicismus poru­
šil vlastní smysl Ježíšova evangelia lásky. §tředo­
věká církev zotročila věřícího křesťana. Podcenila 
p!:osto,!:! nábOženskou a mravní hodnotu lidského bra­
trství v Kristu. Nahradila ji rozsáhlou obřadnickou 
soustavou, 'Přinášející s sebou vázanost zbožnosti na 
určitá místa, osoby a roční časy, které mají býti lho­
stejnými pro křesťanské bratrstvo, žijící ve svo­
bodě. I ) 

Lutherův kriticismus se obrací především proti 
vnějškovosti katolického církevnického zřízení. Pro 
svůj odpor k odpustkům se dostal po prvé roku 1517 

1) Quasi quid gravius aut maius esse possit fraternitatis 
Christianae gloria; ita affigunt nos locis et diebus et per­
sonis, ut vilescat traterni nominis opinio et pro libertate 
captivitatem serviamus, nos, quibus omnes dies, loci, per­
sonae et quicquid externum est aequalia Ilunt. - De capti­
vitate Babylonica ecclesiae praeludium. D. Martin Luthera 
Werke. Kritillche Gesammtausgabe. Weimar 1888, 6. svazek, 
str. 548. 

156 



do otevřeného sporu s Apoštolskou stolicí. V traktátu 
o Babylonském zajetí se znovu ohradil proti zneuŽÍ­
vání svátostného dostiučinění, které má spočívati ve 
změně života. Církvi, představované papežskou kurií, 
vytýká, že svádí věřící, aby hledali království Boží 
v užívání předepsaných sakramentálních metod, i 
když při tom ztrácejí víru v Krista. Už v tomto po­
jednání se objevuje Lutherova these, že římská cír­
kev učí věřící omylnému názoru, jakoby bylo možno 
poskytnouti Bohu dostiučinění za spáchané hříchy 
v podobě záslužných skutků. Papežství se klade za 
vinu, nejen že tento stav trpí, ale že jej dokonce 
horlivě podporuje zaváděním prodeje odpustků . . 

V traktátu o křesťanské svobodě volil Luther při 
své argumentaci metodu po stránce obsahové i for­
mální zcela odlišnou. Ve věnování spisu se obrátil 
s uctivým apelem k papeži Lvu X. Kdežto v předchá­
zejícím spise vyslovil zásady své kritiky římské cír­
kve, nové pojednání vyslovilo kladně Lutherovu na­
uku o povaze božské milosti, která zakládá křesťa­
novu svobodu v ospravedlnění z víry. Kdežto před 
tím odsoudil katolickou nauku o dobrých skutcích, 
nyní nachází v principu víry cestu, jak uniknouti 
z církevního zajetí do říše, v níž vládne svoboda 
Ducha. 

Ve spise o křesťanské svobodě je naznačeno, jak 
možno překonati lid'Skou duchovní závislost nábožen­
skými prostředky. Odmyslíme-li si předmluvu se zmí­
něným již věnováním, vykládá tu Luther ve dvou 
hlavních částech základní paradox křesťanské víry. 
Křesťan jest sice svoboden, ale přece jest i při veškeré 
svobodě Jlostaven do služby. Dialektické hledisko 
kt~!:ÝID ~e Luther dostává k nezbytnosti činné služby, 
jest dáno podvojnou formou lidské tělesné a duševní 
existence. Luther nepopírá nutnost činorodého ži­
vota. Avšak soudí, že mravní kriterion dobra nebo 
zla není obsaženo ve skutcích samotných, nýbrž v ni­
terném 'Stavu mysli, podmíněném vírou. Křesťanova 
svoboda 'není založena na libovůli nebo na subjektivní 
náladě, nýbrž spočívá na ospravedlnění z víry. Luther 

157 



předpokládá krisi duševního života, při níž si člověk 
uvědomí naprostou hříšnost své lidské přirozenosti 
a zatouží po vykoupení. nikoliv pro záslužnost vlast­
ních skutků, nýbrž na základě ospravedlnění záslu­
hami, které pro hříšné člověčenstvo získal Kristus 
svou smrtí. Křesťan §.e mU'sí rozhodnouti pro Ježíše, 
uznati nezbytnost jeho oběti pro spásu vlastní duše, 
státi se novým člověJrem ve světle této víry a tím 
získati jistotu, že jeho duše byla vykoupena zásluhou 
jiného člověka, totiž Krista.2

) 

Ústřední myšlenka Lutherovy theologie byla tím 
vyslovena se vší naléhavostí. Jistota o vlastní spáse 
jest darem božské milosti a věřící jí může dosáhnouti 

_'p()U~e vírou v spasitelnou účinnost Kristovy smrti. II LogickYIn důsledkem této nauky jest j>o'pření zásluž­
I né povahy dobrých skutktl, která tvořila motivační 
osu dřívější středověké dobročinnosti. Luther se zno­
vu vrátil k Pavlové mYšlEmce, že charismatičnost víry, 

I zakotvené v Bohu, získává křesťanovi osvobození od 
pout zákona. Duši věřícího člověka Luther pokládá 
za nevěstu Kristovu: vírou v něho jest již osvobozena 
od hříchu, získává nesmrtelnost a účast na věčném 
životě v Bohu.S

) Křesťan nemůže oslavovati Boha 
lépe než naprostou důvěrou, že Boží zaslíbeni budou 
splněna. Vírou člověk předjímá naplňovál1í Boží vůle, 
a z toho nutně následují dobré skutky. 9ino!,odj ži­
vot se nestává náhradou víry, nýbrž jeiím ovocem. 

Luther se též vrátil zpět k jistotě novozákonní 
VÍry, že věřící se budou účastniti na duchovním krá­
lování Irristově; I!ři tom staví budoucí říši Kristovu, 
která není s tohoto světa, do přímého ~rotikladu 
k vládě světské. V duchovní říši získává křesťan spo­
lu s Kristem vládu nad všemi věcmi. V oblasti sociál­
ních vztahů zůstává poddán světským vrchnostem. 
Uznání pravomoci pozemSkých vládců nad věřícími 
dušemi nesouvisí snad s rostoucí sociální konserva­
tivností stárnoucího Luthera, ale je vysloveno už 

2) Tractatus de libertate christiana. D. M. Luthers Wer_ 
ke. Weimar 1897. 7. svazek, str. 51. 

3) Tamtéž, str. 55. 

158 



v pojednání o křesťanské svobodě. Luther sice od­
mítal uznati světské nároky a panovnickou svrchova­
nost papežovu; připouští však, že vladařská ravo­
moc řísluší králům knížatům i jiným světským. 
vrchnostem. Důsledk...x této dřízenosti' sou křesťa­
né povinni snáŠeti a nema'l se h 'bati ani utr ení 
ani 'smrti. ~) 

Zásadou o všeobecném kněžství věřících křesťa­
nů Luther zrušil hierarchickou nadřazenost ducho­
venstva ve výstavbě církevní organisace. Kněžské 
hodnosti byly prohlášeny za uchvácení duchovní pra­
vomoci, která se prý tak stala nástrojem tyranství, 
ač měla být prostředkem k službě. ~ite..!'ný ~lověk 
y svých_náboženských vztazích byl prohlášen za ne} 
svobodně 'šího ána, nePQdřízenéh~ nikQmu. Za své 
vnější činy jest vsak kresťan odpověden Bohu a 
yrchnostem od Boha zříZeným. Skutky telesného 
umrtvování nemají před Bohem záslužné ceny. Tě­
lesná ukázněnost má být projevem prosté a ne _Q..b~cké 
lásky k Bohu. Dobré nebo špatné skutky netvoři 
mravní povahu člověka, avšak člověk se podle svého n 
charakteru P.I'ojevuje skutky buď dobrÝmi neb šPM- I 
n ymi.5 ) 

Důsledkem tohoto stanoviska lutherovského bo­
hosloveckého typu pro teorň dobročinnosti jest. že 
dobré skutky nemohou ospravedlňovati před Bohem 
ke 'Spasení, ani špatné k zatracení, nýbrž že podstata 
poměru člověka k Bohu zcela závisí na skutečnosti 
vía... v omilostňující zaslíb~n!._obsažen~ ve _Slově :s.o­
žím. Tomu neodporuje požadavek, aby silnější pomá­
hali slabším a aby osvědčovali svou živou víru skutky 
účinné lásky k bližnímu. Luther nepodceňuje mravní 
důležitost dobrých 'skutků, které i jemu jsou význač-

4) Tamtéž, str. 57. 
5) Charakterologické stanovisko Lutherovo nevycházi 

z chováni, projevujiciho se jednotlivými skutky, nýbrž z ná­
boženské povahy lidské osobnosti, která určuje mravni sloh 
skutko. z celkové bytostné zaměřenosti jednajiciho individua: 
!ta ut semper oporteat ipsam substantiam seu personam esse 
bonarn ante omnia opera bona et opera bona sequi et pro­
venire ex bona persona. Tamtéž, str. 61. 

159 



nou části pospolitého života křesťanského. Dává však 
dobrým skutkům nový obsah a ohraničení. Mravní 
kvalita křesťanova jednání má být oproštěna od slo­
žitého mechanismu svátostného zřízení a nespočívati 
nadále na libovůli církevních autorit. Podstata kato­
lické víry v záslužnost dobrých skutků byla tím opuš­
těna. §.kutky křesťanského milosrdenství mají smě­
řovat k osobní ukázněnosti dárcově a k dobru strá­
dajícího bližního. Motivem dobročinnosti nemá být 
touha po záslužné účinnosti charitativních skutků; 
zámožní lidé se mají vmyslet do postavení trpících 
druhů a dáti své hmotné statky k obecnému užívání, 
ježto jim samým byly jen svěřeny od Boha.6

) 

Nejdůležitějším cílem křesťanova životního sna­
žení má být podle Luthera úsilí, aby dosáhl stavu 
milosti Boží a aby získal od Boha odpuštění hříchů. 
Ani on si nedovede představiti, že by bylo možno do­
sáhnouti Boží milosti bez charismatického procesu, 
v němž se Bůh nadpřirozeným způsobem ze svého 
rozhodnuti přibližuje člověku. Avšak II Lutherajest 
omilostňovací d~ství zvniterněno, při čemž Bůh zasa­
hl!ie....I#ímo do tvůrčího aktu, v němž se starý člověk 
proměňuje vírou v Ježíše Krista v člověka nového, 
bez složitého hierarchicko-svátostného aparátu. 

Zásahu Božího jest pro spásu každého jednotli­
vého křesťana nutně třeba, poněvadž jest kořeny své 
lidské přirozenosti postaven do světa, podřízeného 
vládě démonických mocnosti. Ani věřící, obrozený 
vírou v Krista, není v]?ozemském životě ušetřen utr-

!!Í a smrti. Zápas s temnými silami tohoto světa je 
s hlediska lidských prostředků beznaděj~. A přece 
Luther ukládá svým stoupencům energicky boj proti 
hříchu. Svět nemá být ztotožňován s královstvím Bo­
žím, ježto bude podřízen vládě Boží až při svém konci. 
Křesťan nemůže přijímati své světské závazky s ra­
dosti a s plným vnitřním uspokojením, ač se jim musí 
podrobovat z poslušnosti k Božímu řádu. Při svém 
pronikání do světa má věřící člověk postupovati stříz-

6) Tamtéž, str. 69. 

160 



livě, bez nadměrného o~jeni. 7) ~ska z něho v za:­
rující má však dosvědčovati, že jeho víra v Boha 
s očívá :r;ta be~ečných základech. Křesťan, který 
opravdově věří, že Bůh jest Otcem všech lidí, pro­
káže životnost svého náboženského přesvědčení také 
skutky účinné lásky k bližnímu. 

Celá reformátorská horlivost Lutherova se sou­
střeďovala na zduchovnění niterného náboženského 
života věřících jedinců. Jinak se :yyznačoval ·eho so­
ciální výhled konservativním ..'Qesimismem a norm'y~ 
které stanovil pro 'sociálně ethické vztahy' směřovaly 
k zachování daného společenského řádu. Vycházel 
z přesvědčení o kněžské a královské funkci každého 
věřícího křesťana v oblasti duchovní říše Kristovy. 
Při tom v oblasti sociálně ethických vztažnosti vyvo­
dil z toho důsledky jen pokud šlo o hierarchicko-cír­
kevní organisaci, která u něho samočinně ztrácí na 
společenském významu. Dosavadní odstupňováni 
světs~é ~olečnosti zůstává ~ něho nedotčeno. Luther 
se snažil odůvodniti tuto rozpolcenost tím, že zahrnu­
je poslušnost k světským vrchnostem mezi samozřej­
mé závazky, plynoucí ze čtvrtého přikázání Božího. 

V Malém Katechismu vysvětluje Luther smysl 
čtvrtého přikázání tak, že vyžaduje poslušnost, lásku, 
služební ochotu a uctivost nejen ve vztahu dětí k ro­
dičům, ale též v poměru podřízených k ' pánům. Kdo 
zachovává toto pNkázání, projevuje bázeň před B0-
hem a lásku k němu. Mezi služební podřízeností a 
poslušností k rodičům a vrchostem Luther nečiní 
rozdíl:u.~ Ve Velkém Katechismu, který obsahuje li­
teru a ducha lutherovské náboženské výchovy, se od­
vozuje vrchnostenská autorita od pravomoci rodičov­
ské. Veškerá vnější autorita 'Spočívá v'převedení části 
rodičovské pravomoci na držitele hospodářských a 
politických výsad. Luther se v této souvislosti dovo-

7} Wi.insch oprávněně soudí, že Luther přistupoval k so­
ciálním skutečnostem chladně a bez ilusi. Evangelische Wirt­
schaftsethik, Ttibingen 1927, str. 316. 

8} Der Kleine Katechismus. D. Martin Luthers Werke. 
Weimar 1910, str. 286. 30. svazku prvý dll. 

Eoi<o BIo'-l.. XI 11 161 



lává Římanů, kteří nazývali své pány nater familias 
a své vůdce patres patriae. 

Podle této zásady má být základna normálního 
Mstoje dětí k rodičům rozšířena u všech služebníkÍl:. 
v"poddanském nebo podřízeném postavení na jejich 
mravní poměr k pánům. U Luthera souvisí tento po­
žadavek s důležitým sociálně ethickým hlediskem, 
podle něhož má nesrovnatelně vyšší hodnotu každá 
čestná práce než zbytečný mnišský život. Služebná, 
vděčná Bohu za svůj životní úděl, konající radostně 
II spořádaně svěřenou práci za stravu a za mzdu, si 
získává větší poklad v nebesích než nejproslulejší 
světci.9) 

roslušnost k světským autoritám vyžaduje Luthe!: 
se stejpou naléhavostí jakO! přirozenou náklonnost 
dětí k rodičům. Spatřuje přímou obdobu mezi vládci 
jakožto ochránci závislých vrstev a mezi rodiči jako 
ochránci jedinců ve vztahu dětské závislosti. V jeho 
ethice se stává uctivost a služební ochota podříze­
!!ich k světským vrchnostem přímou nábozenskou 
p~)Vinností.J na jejímž naplnění závisí, zda Bůh udělí 
člověku svou milost a zda křesťan získá pozemské 
štěstí v své vlastní domácnosti. Pod záhlaví čtvrtého 
přikázání jest zařazen požadavek poslušenství, ucti­
vosti a lá'sky ke třem druhům otců: Uěm, kteří 
vlastní půdu, kteří js.,2u nadřazeni úřadem, l!-kone~ně 
k duchovním otc~, zvestujícím Slovo Boží. Patriar­
chalistické hledisko Lutherovo se opírá o bezpro­
střední důvěru v stále činnou spravedlnost Boží; 
proto radí poddaným, aby se odevzdali do péče svých 
vrchností a tím si zasluhovali pozemské i nebeské 
štěstí. Za to jim slibuje, že budou podle Božího zaslí­
bení bohatě odměněni, jestliže splní své povinnosti 
k tělesným a k duchovním otcům. Dostane se jim prý 
odplaty v hmotných statcích i ve stálém štěstUO ) 

9) lsts nichb ein trefflicher rhum, das zuwissen und 
sagen: wenn du dein tegllche hauserbeit thuest, das besser 
ist denn aller Monche hei1ickeit und strenges leben? Deudsch 
Catechismus. (Der Grosse Katechismus,) Tamtéž, str. 153. 

10) Deudsch Catechismus, str. 155. 

162 



Sociální filosofie thomistická a lutherovská se 
od sebe liší už rozdílnou základní tendencí. Sociální 
nauka Tomáše Aquinského slibovala splnění božských 
zaslíbení v odměnu za charitativní skutky, konané 
pro dobro chudých lidí. Lutherova sociální teorie dbá 
především o to, aby se prokazovala úcta a aby Se 
dbalo Bohem zřízeného důstojenství vladnoucích- tTId 
ve spo ecnosti. Chudý člověk má odložiti touhu o 
radostech pozemského života. Současně se vyžaduje, 
aby bylo srdce věřícího křesťana naplněno vnitřním 
uspokojením, že může býti podřízen svým pánům 
na podkladě čtvrtého přikázání. 

Jakou záruku poskytoval Luther věřícímu křes­
ťanu, že vrchnost nezneužije jeho bezpodmínečné po­
slušnosti a synovské důvěřivosti? Nemohl nepřihlí­
žeti ke skutečnosti, že vladaři často zanedbávali svou 
otcovskou péči o poddané. Výslovně připomíná, že 
čtvrté přikázání Boží latí_ve loženém sIl:! slu ~n 
tehdy, když se držitelé vrchnosten~ch rá:v osvětlčí 
jako otcové a nezg uži'í s ' cU ráv ~ t ranskYI!l 
~áměrům. Lidé obdaření mocí nemají zapomínati, že 
je důstojnO'st jejich povolání zavazuje k jistým PO- \ 
vinnostem vůči Bohu i vůči lidem, a že nemají vyža­
dovati loyalitu podřízených jen pro svou vlastní libo­
vůli. Vrchnostenská autorita je_ též vázána-E0sluš­
nosti k Bohu. Pánům se ukládá, aby se starali nejen 
o tělesné blaho svých poddaných a 'služebníků, nýbrž 
aby nesli t~ž od]2ovědnost za jejich výchovu k oslavě 
Boží.ll ) 

--Skutečná únosnost této mravní zásady jest po­
chybná. Luther sám připouštěl, že lidé, kteří jsou u 
moci, zřídka uznávají a dbají této své povinnosti. 
A tu se setkáváme s příznačnou nedůsledností luthe­
rovské sociální ethiky. Na jedné straně se ponechává 
pánům, aby zodpověděli svému svédoml, budou-li .J.lo­
slouchati Boha a dbáti ~svlch mravní~h závazk"lk li­
dem nevoln~, podřízenim.iejich svrchovanosti. Na 
druhé strane se ukládá poddan' ,aby tI'J?.ěli i š~t­
nou a bezohledně sobeckou vládu své vrchnosti a ne-

11) Tamtéž, str. 156. 

lľ 163 



přiznává se jim ani v krajním případě právo na 
vzpouru. 

Ethika sociálních vztažností je u Luthera zalo­
žena na poslouchání Boží vůle, jež je teoreticky stejně 
závazná pro pány jako pro služebníky. ProstředkeI!l 
k náI?ravě společenských nesrovnalostí..!llá býtiv~­
~mna láska. ..§.oučasně se však Lutherovi jednalo 
sEíse o ~chování us,!;áleného společens.!réI:0 řádu, n~ž 
o to, aby ukazoval cestu k jeho zlepsem podle prl­
kazů vyšší spravedlnosti. Nebylo mu neznámo, že cel­
ková struktura světské organisace měla i v tehdejší 
společnosti k dokonalosti daleko. To mu však nepře­
káží, aby nevyzdvihoval~ií~měrnoujlodnotuJJ>o!ru~ 
~stálenými .oI'atře~ími l!r~vního řádu čelila hříšným 
tendencím v lidské přirozenosti.12 ) 

Lutherovská sociální ethika jest svým duchem 
středověká ve východisku i v cílech. Učinila sice prů­
lom do kněžsko-svátostného zřízení středověké církve, 
ale neměnitelná odstupňovanost autoritativně učle­
něných sociálních tříd získala schválení i v Luthe­
rově sociální filosofii. A přece se v jednom ohledu 
sociální postoj Martina Luthera podstatně odlišuje 
od východiska Tomáše Aquinského. Pro Tomáše jest 
církev v své universálnosti nástrojem spásy a ne­
věstou Kristovou; jedině jejím prostřednictvím může 
věřící křesťan dosáhnouti božské milosti. Luther na­
'proti tQ...m!l zdůrazni! imanentní působnost bo~ského 
omilostňujícího zdroje v duších jednotlivých křesť~­
nů.13 ) Každý člověk. v Kristu znovuzrozený, může se 
dostati na základě charismatických účinků své víry 
do svazku mystického manželství s Pánem Ježíšem; 
tím je mu otevřena přímá účast na Kristových krá­
lovských a velekněžských hodnostech. Tak tomu učí 
Lutherova poučka o všeobecném kněžství věřících 
křesťanů. Jejím spektrem se zcela rozrušuje totalitní 

12) Na zábrannou povahu světského řádu, který podle 
oceněni Lutherovy sociální ethiky sice nepolepšuje člověka, 
ále přece překáží šiřeni hřichu, upozornil G. Wtinsch: Evan­
gelísche Wirtschaftsethík, str. 318. 

13) Ve shodě s Dovozákonnim učením (1. Petrova 2. 
9- 10). 

164 



zásada thomistické filosofie, podle které božskou mi­
lost zcela zpředmětnila a jedinečně zužitkovala insti­
tuce katolické církve ve své sakramentálně .mystické 
soustavě. 

Individualistický charakter náboženské reformace, 
zahájené Lutherem, jest určen bohosloveckou zása­
dou, že manžel'ský.m spojením křesťanských duší 
s Kristem, při nadpřirozeném omilostňujícím půso­
bení Ducha svatého, se stávají znovuzrození lidé 
vladaři a kněžími v říši Kristově. 

Středověké vertikální rozčlenění společenské or­
~nfsace Luther zrušil.Jen jednO'stranně a to tím, že 
9Svobodil reformované křesťany od svrch<lvanosti "'pa­
pežské stolice. Lutherův osvobozovací čin se nijak ne­
dotýkal sociální závislosti na světských vrchnostech. 
S náboženského hlediska mělo nesmírný význam, že 
bylo socialisováno duchovenské postavení. Každý člen 
lutherské církve zásadně nabyl duchovní příslušností 
k novému bohosloveckému typu výsostného práva 
šířiti mezi bratřími radostnou zvěst o oslaveném 
Kristu, vykupujícím svět. Toto právo se stalo obec­
ným majetkem všech věřících a přestalo býti výsa­
dou oddělené a nad ostatní povznesené kněžské kasty. 
Víra v Krista udělu ·e křesťanovi svou niternou lat­
nosti hodnost Kristova ;wo,hlbratra spoluvladaře a 
s lukněze. Osobní kněžská funkce věřícímu umož­
ňuje, aby se ve společné víře blížil s Kristem k Bohu. 
V duchovním společenství všech věřících má být no­
vě vyjádřena modlitební funkce kněžská, která v stře­
dověkém katolictví byla zobrazena jen v zhmotnělé 
podobě hierarchického institucionalismu.H

) 

Podle této zásady se ruší rozdíl mezi náboženskou 
funkcí kněze ustanoveného církví a mezi úkolem ne­
posvěceného laika. Povinnost vzájemné modlitby a 
utvrzování ve víře plyne z duchovní povahy křesťan-

14) lta Christus nobis obtinuit, si in eum credimus, ut, 
sicut confratres, cohaeredes et correges, ita et consacerdotes 
ei simus, audentes cum fidutia per spiritum fidei coram 
deo prodire et clamare ,Abba pater' et alter pro altero orare 
et 0Il"\nia facere, quae videmus visibili et corporali officio 
sacerdotum geri et figurari. De libertate christiana, str. 57. 

165 



ského kolektiva. V nově se tvořícím lutherském cír­
kevním útvaru nerozhodovalo již o poměru člověka 
Je Bohu bezvýhradné podřízení církevní instituci. Vě­
řící se měl pokorně soustřediti, aby pochopil napros­
tou závaznost Slova Božího, v kterém jest spolehlivá 
záštita a bezpečný únik z babylonského zajeti svá­
tostné soustavy katolické . 

.(l.,., Jacques Maritainl~) vidi základní omyl lutherov-
ské reformace v subjektivisaci zdrojů milosti Boží, 
které může dosáhnouti každý jednotlivec na podkladě 
vlastní náboženské víry. Připouští sice, že Luther byl 
dalek toho, aby pojímal křesťanskou pravdu ve smys­
lu liberální theologie, přece jej však činí odpovědným 
za vznik moderního mythu imanence, pro jeho vý­
klad o konečné podstatě lidské duchovní existence. 
Aby odůvodnil 'svůj nesouhlas s Lutherem, obrací se 
především proti jeho epistemologickému stanovišti. 
Luther prý pochybil zvláště tím, že chtěl věřícímu 
zajistiti svobodu v náboženské oblasti oprostěníro duše 
od vnějších, mímobožských, prostředkovatelských vli­
VŮ. Maritain považuje toto úsilí Lutherovo, směřu­
jící k osamocení jedinců v poměru k Bohu, za omylné. 
9dporuje"'prý základní tendenci v procesu duchovní­
ho růstu, v němž se předpokládá niterné osvojení 
zkUšeností, získaných poznáním a láskou k jiným 
jástvím než jest naše vlastní subjektivní já. Luther 
prý spíše zatemnil než objasnil skutečný postoj stvo­
řených duchů v jejich spjatosti s tvůrčí činností Du­
cha Božího. Klamně prý se domníval, že Bůh působí 
svou milostí na isolované jedince; podle Maritaina 
milost Boží jest sdělována vzájemným působením du­
chovních skupenství, řádově učleněných, na duchy 
k tomu účelu uzpůsobené. Tím, že lutherovská theo-

f
l logie opustila učitelský úřad církve, omylnou disjunk­
. ci od katolické kněžsko-svátostné soustavy, byla prý 
I v ní popřena tvůrčí schopnost skupenství duchů. Dů­

sledky tohoto omylu se podle Maritaina projevily 
v duchovně náboženské bezradnosti německého pro-

u) Three Reformers. Luther- Descartes--Rousseau. Lon­
don 1928. 

166 



testantismu, který byl i v oblasti čistě spirituálni 
podroben tyransk~ nadvládě světského zákonodár­
ství. Protestantismus začal odporem proti objektivní 
pravdě, představované autoritou duchovního řádu, a 
dosEěl k sesazení Boha do lidského srdce. Reformace 
slibovala prý svobodu ve jménu subjektivního omi­
lostnění, ale vnesla do lidských vztahů jen válečné 
napětí, aniž něco uzdravila. 

Podobně Jindřich Denifle a Albert Maria Weiss 
se svého katolického hlediska spatřují v duchu 
lutherovské theologie omylnou tendenci, vedoucí 
k odloučení oblasti přirozené a nadpřirozené.16 ) Kdež­
to thomistický bohoslovecký typ usiloval o harmoni­
saci těchto dvou oblastí v synthetické soustavě, před­
stavuje prý lutherství theologii odloučenosti Boha 
od stvořených lidí, teorii protikladů mezi nebem a 
světem, mezi milostí a hříchem. Luther důvěřu~ bez­
výhradně Bohu, ale nedůvěřuje člověku; nedovede si 
představiti, že by jeden člověk mohl druhému pomoci, 
aby si tím získal opodstatněnou jistotu spa:senÍ. Bůh 
v pojetí Lutherově neuděluje lidem milost v podobě 
přirozených prostředků a nedbá na prostřednické 
úsilí jiných lidí nebo lidských institucÍ. Luther r' ne­
uznává žádnou božskou autoritu v lidské ~odobě, ne­
boť Bůh mluví přímo k duši každého jedince. Denifle 
a Weiss vidí základní rozdíl mezi lutherským a kato­
lickým stanovištěm v chápání duchovní autority. 
Luther popřel, že by se člověk z Boží vůle kdy stal 
zástupcem Boha na zemi a že by měl od Boha svě­
řenou pravomoc k autoritativnímu udělování milosti. 
Tímto tvrzením se stal protestantem ve vlastním slo­
va smyslu. 

Katoličtí sociální filosofové a bohoslovci obyčejně 
přistupuji ke kritice Luthera 'S apriorní zaujatostí. 
Nedovedou s dostatečnou objektivitou pochopiti psy­
chologickou disposici reformátorovu, která jej vedla 

18) Luther und Luthertum in der ersten Entwickelung. 
Quellenma,ssig darg~ellt von P. Heinrich Denifle O. P. 
und P. Albert Maria Weiss O. P. Ma.in.z 1909. Dva dily. 
Viz zvl. 2. dll, str. 318 n. 

167 



k odmítnutí zhmotnělých forem omilostňujících pro-­
středků, nabízených tehdejší církevní institucÍ. Ne­
chtějí též s potřebnou nestranností posouditi nábO"' 
ženskou hodnotu Lutherova tvrzení, že autorita Slo­
va Božího a kpěžské prvenství KTIstovo jest normou 
platící nejen n_ad světem, nýbrž též nad církví, jakož 
i nade všemi dočasnými předstaVITeli círKevní správy. 

Problém duchovní autority v lutherovské theolo­
gii nebyl záležitostí podřadnou. Papežství bylo na­
hrazeno autoritou Písma svatého, při čemž byl této 
nové autoritě! rovněž přičítán nadpřirozený původ. 
Luther odhadoval nebezpečí sylnektivismu) které nut­
ně s sebou přináší libovolné z~chá~ní sJ!rostředky 
božské milosti, jimiž by se jedinci opojovali na zá-

• kladeošObní náboženské zkušenosti. Vyžaduje proto 
objektivní měřítko křesťanské pravdy a nachází je 
v Slově BOžhn, jak -bylo zjeveno v Bibli:... Slovo BožI 
mu preásta~j~ {lrostředek vl~dy Kristovy nad dll;­
šemi křesťanů i nad samotnou církví. 

Lutherovi stále ještě záleželo na tom, aby církvi 
zůstal zachován nadpřirozený charakter ve zduchov­
nělé formě. y lutherovském pojetí s,..počívalo zpro­
stř~kování Boží milQsti v církvi I).a přímém půso-­
beIý:pucha Kristova v duších křesťanů, náležejí­
sích. .ke společenství víry. Tato zjemnělá podoba, 
v nÍŽ Luther vyjádřil objektivitu Božího zásahu 
do náboženského života v církvi, neprokázala do­
..§ta~k 1!y"'ébY.jné odolnosti k zevnějšIm vlivům. 
Lutherská církev se nestala nikdY duchovně ne­
závislou organisací, která by dovedla ochránit své 
stoupence před násilím se strany držitelů politické a 
hospodářské moci. Církevní a světská organisace spo-­
lečnosti se při malé sociální průbojnosti lutherov­
ského bohosloví navzájem prostupovaly příliš těsně. 
Duchovní síle Ježíšova evangelia nedalo ani luther­
ství příleŽitost, aby svobodně ovládala lidský osud 
věřících výhradně náboženskými zřeteli, poněvadž s~ 
lutherská církev vzdala předem na milost knížatům 
a jiným světským vrchnostem. V lutherské církvi ob­
vykle zůstávalo rameno světské (se souhlasem nebo 

168 



aspoň bez odporu duchovenstva) posledním rozhod­
čím i ve věcech vnitřní církevní kázně, tím více ovšem 
ve sporných záležitostech, kde se jednalo o uplatnění 
společenské spravedlnosti. Lutherovský boh<lSlovecij' 
typ se ani nepokusil o soustavné spravování politické 
a hospodářské oblasti podle zásad evangelia lásky a 
služby. Svou kritikou lutherství Troeltsch dovodil, že 
teoreticky vládlo sice i nad lutherskou církví Slovo 
Boží, ale ve skutečnosti ji zcela ovládali světská kní­
žata a pastoři.17 ) Lutherovská theologie jim právě 
sama umožnila vládu ve věcech světských i du­
chovních. Potřeba vyrovnání nejtíživějších třídních 
konfliktů smírnou cestou byla sice zásadně uznána 
a vyjádřena krotkou sociálně ethickou naukou, ale 
fakticky zůstala teorie o ní spíše jen dekorativním 
postulátem, než výclíodisKem k cílevědomému pro­
gramu společenské reorganisace. 

Nic nebylo Lutherovi vzdálenější než snaha plá­
novati amelioraci sociálně hospodářských poměrů na 
základě zkoumání příčin společenské závislosti. Jeho 
stanovisko k sociální situaci se vyznačuje mentalitou 
U1!.lně středověkou a v své společenské konservativ­
nosti ie koženější než nauka Tomáše Aquinského. 
Sociální otázka pro něho znamenala komplex problé- I 
mů uspokojivě vyřešených opatřeními platného spo­
lečenského řádu a o pospolitý život se zajímal, jen . 
pokud se v něm zrcadlí zákonitost světa Božího. 

Na Lutherově příkladu Ludwig lhmels ukázal, že 
reformaci šlo o to, aby uchovala křesťanství jeho 
zvláštní povahu jako náboženství spásy, ač při tom 
dala dobrým skutkům nový duchovní obsah, poně­
vadž se jimi nedosahuje milosti, nýbrž mají jen do­
provázeti víru. Luther skutečně svazoval lásku.k bliž­
nímu neoddělitelně s láskou k Bohu a v tomto ohledu 

-se nelišil od názorů. Tomáše Aquinského.18
) Zivot 

17) Die Somallehren, str. 512 n. 
18) Ihmels cituje z Lutherova kázání na text z 1. epištoly 

Janovy 4, 16--21 tento příznačný passus, dosvědčující naši 
thesi o theopatickém základu jehO charitativního postoje: 
Wir mussen uns immer dessen trosten, dass es um ihret­
willen nicht ist angefangen, um ihretwillen auch nicht ge-

169 



křesťana zaměřuje k uctívání Boha a k službě člo­
věku. Účinná láska k bližnímu má prameniti přímo 
z věřícího srdce. Ačkoliv se předpokládá, že jest láska 
k člověku založena na lásce k Bohu, přece to není 
láska pouze vypůjčená. Křesťan se nemá vyhýbati 
ut~ení v 'pozemském životě a .má nésti odevzdaně 
svůj osobní kříž. Ethos křížem zkoušeného křesťana, 
souviSíCfs přemáháním démonických sil ve světě, které 
věřícího sice srážejí do ponížení, avšak nikoliv do 
zoufalství, má v Lutherově mravní argumentaci vý­
značné místo. 

S Arnoštem Troeltschem dospěli nověji Otto 
Scheel a Arnošt Roesler k shodnému závěru, že ná­
boženské hledisko pronikalo celou osobností Luthe­
rovou a že též ieho sociálnLnázory byly určovány 
jeho bohosloveckou orientací. Otto Scheel19

) soudí, že 
u Luthera znamená spravedlnost kat~prii theolo­
gicko-soteriologickou a nikoliv sociálně ethickou. Pro 
něho jest rozhodující, že Bůh nabídl lidstvu v kříži 
Kristově osvobození od smrti a návrat do věčného 
království. ~ravedlnost v lidských vztazích jest mož­
ná jedině na základě víry v slitovnou lásku Boha­
Otce, který obětoval svého Syna na odpuštění hříchů. 
Vycházeje z rozboru sociálně psychologické povahy 
Lutherova působení, upozornil A. Roesler na kontra­
dikce, k nimž vede these, označující Luthera za so­
ciálního demagoga, ačkoliv pro všechny normy osob­
ního jednání i sociálního soužití odvozuje svou ko­
nečnou sankci od Boha.20

) 

V lutherovském bohosloveckém typu se sice uva­
žuje o jednom těle ]{ristov~ ale universalisticko­
hierarchická struktura středověké církve, představo­
vaná papežem, biskupy a kněžími, jest zcela opuštěna 
návratem k novozákonnímu ideálu všeobecného kněž­
ství věřících. U Luthera současně vystupuje do po-

lassen, sondem um Gottes willen angefangen, jederma:nn zum 
Besten, Wer es nur hat wollen und dabei geblieben. - Das 
Christentum Luthers in seiner Eigenart. Leipzig 1917, str. 57. 

19) Martin Luther: Vom Katholizismus zur Reformation. 
TUbingen 1930. Dva svazky. 

20) Luther und der soziale Agitator. Essen 1928, str. 23. 

170 



!!ředí svět občanskýchJ2ovolání .. v něI!!ž si všichni lidé 
mají býti navzájem prospěšnými. Dělba práce lidskou 
společnost sice rozděluje podle druhů činností a přece 
yýsledkem má být jednotná pospolitost, podobně jako 
se v organismu tělesném vzájemně doplňují funkce 
jednotlivých ústrojů. 21) 

Ještě dále se odchýlil Luther od katolických zá­
sad, když dovoluje světské vrchnosti ab zasaho­
vala do vlastní oblasti církevních záležitostí. Z jeho 
cetných podnětů k reformě církevní administrativy 
si všimneme těch, které měly přímo na zřeteli zlepše­
ní sociálních poměrů. Radikální změny v organisaci 
veřejné dobročinnosti ~adovalo měl-li být usku­
teč~ěn Lutherův požadavek, aby byla ucinena rítrž 
ne ontrolované zebrotě. Luther sám doporucoval ná­
hradní opatření v podobě pravidelné chudinské péče, 
zaváděné v jednotlivých městech. Každá městská 
s ráva se měla postarati o místní chudé a zakázati 
~ebrotu potulným Eocestným a žebravým mnichům. 
Menším městečkům měly napomáhati v plnění této 
povinnosti též okolní vesnice. Luther očekával, že 
tím bude získán přesnější přehled o lidech, kteří jElou 
odkázáni na chudinskou podporu.22

) V době, kdy psal 
své poselství německé šlechtě, byl Luther pln opti­
mistické naděje, že se reglementací žebrot snadno 
podaří vyřešiti problém chudoby. Dával k tomu účelu 
pro náhradnou dobročinnou péči pokyny, které nikte­
rak nesvědčily o tom, že by se láskyplně vcítil do 
osudu lidí, postižených bídou a hmotným nedostat­
kem. Bohatcům měla b~ onechána říležitost, aby 
zvětšovali svť!.i majetek; chudině se nepřiznával na­
rok na společné užívání soukromého vlastnictví zá­
možnějších občanů. Jen kněží prý mohou žíti z vý­
noSu pozemských statků jiných lidí, kdežto nuzákům 
měla dostačovati péče, aby neumřeli hladem.28

) 

21) An den Christlichen Adel deutBcher Nation von des 
Christlichen standes besserung. D. M. Luthers Werke. Wei­
mar 1888. Šestý svazek, str. 409. 

22) An den Christlichen Adel, str. 450. 
23) Es ist gnug, das zimlich die armen vorsorgt sein, da 

bey sie nit hungers sterben noch erfrieren . . . Es ist niemand 

171 



V hospodářském životě měl býti podporován stav 
zemědělský na účet stavu obchodnického. Německý 
národ jako celek měl býti veden k větší skromnosti 
v životních potřebách a k tomu, aby dpsáhl hospo­
~ářské 'soběstačnosti. Pro Luthera ještě neexistuje 
sociální otázka v novodobém slova smy~lu. Mravní 
kategorii spravedlnosti svazoval s obsahem víry v od­
puštění hříchú skrze Krista. K spravedlnosti dochází 

I 
jen za předpokladu ospravedmění věrou, z něhož se 
teprve odvozují dobré skutky jako ovoce víry a jako 
základna světského společenského jlořádku. 24) 

Sociálně hospodářské názory Lutherovy nebyly 
bez souvislosti s jeho selským púvodem, k němuž 
se hrdě hlási}.25) V Německu postupoval v 16. sto­
letí do předu proces hospodářské změny, přinášející 
s sebou rozkvět živností, obchodu a finančního pod­
nikání. Luther sympatisoval s hospodářskou prospe­
ritou selského stavu; neměl pochopení pro počátky 
merkantilistického systému, nýbrž stavěl se v svých 
kázáních proti němu. Vycházel totiž se stanoviska, 
které bylo v církevních kruzích ve středověku sdí­
leno takřka všeobecně, že peníze.Jsou věc hospodář­
sky nellroduktivní. S nedúvěrou se stavěl k rozmá­
hajícímu se lichvaf~ní. Avšak celková tendence, po­
depříti závazky sankcionované daným společenským 
řádem, u něho převládla nad ~ochybnostmi O' mravní 
Jifjpustnosti pújčování peněz na úrok. Uznal opráv­
něnost 5 % úrokové míry z vypújčených obnosú a 
dokonce nezamítl ani závazek platiti dluhy při zúro­
čení ještě vyšším. 

V oboru sociálně ethických vztahú Lutherovi zá-

vonn der a.ndern gutter zulebenn vonn got vorordnet, denn 
allein denn predigenden und regierendenn priestern. TamtéZ, 
str. 451. 

Ol) Srovnej Lutherovo kázání o křesťanské spravedl­
nosti a o odpuštění hříchti z října roku 1529. D. M. Luthera 
Werke. Weimar 1904. Svazek 29, str. 581. 

25) Kostlin uvádí známý Lutherov výrok: lch bin eines 
Bauern Sohn, mein Vater, Grossvater, Ahnherr sind rechte 
Bauern gewest. - M. Luther, der deutsche Reformator. 
str. 3. . 

172 



leželo především na tom, aby zůstala zachována sta­
bilita s~le.§enského řádu:-PřOio UZnaC svézákonnost 
hospodárské oblasti a vyloučil ji..! dosahu absolut- p 
nich mravnich norem, obsažených v Ježíšově Hor- , 
ském kázání. Připouštěl, že okruh hospodárských 
svaZkuskýtá vhodnou příležitost, aby se osvědčovala 
účinná láska k bližnimu; současně však popřel, že 
by hospodářská oblast představovala už v úseku ča's­
ného života zájmové pole, kde jest třeba uskuteč­
ňovati svrchovanou vládu Boží ve smyslu evangelia. 

Lutherská církev se vzdala v důsledcích svého 
nezájmu o hospodářskou oblast důležitého úseku pro 
šíření království Božího na zemi, když již dříve theo­
logic~y ředem resignovala na možnost 'podříditi so­
ciálně ekonomické skutečnosti mravním příkazům 
křesťanského náboženství. Odloučením hos"podářské­
ho života od vlivu duchovní říše, nad níž platí svrcho­
vaná vůle Boží, přenechal lutheranismus konečné 
rozhodnutí o sociálnim osudu závislých tříd na libo- , 
vůli zeměpánů. Lutherovský bohoslovecký typ ne­
vytvořil sociálně ethických inhibicí proti mocenským 
nárokům hospodářsky silných skupin. Lutherská CÍr­
kev se sice výslovně nevzdala práva svobodně po­
suzovati společenskou situaci; ve skutečnosti však 
byla příliš úzce spjata s osudem světských vládců, 
takže se její duchovní představitelé zřídka odvážili 
postaviti na odpor nespravedlivému postupu držitelú 
hospodářské a politické moci. 

Sociálně hospodářský postoj Lutherův byl ?ořej­
mě konservativní. Uznával soukromé vlastnictví bez 
yýhrady za institucCBůhem posvěcenoo a- zřízenou 
k zachováni společenskeho řádu, zatím co práce i 
3emu byla lékem proti hříchu. Kruh světských po­
voláni měl zůstati nezměněně vyjádřen v pevných 
vztažnostech, které ustalovaly danou podobu sociál­
ní hierarchie. Nevolnictví bylo považováno za řiro­
zenou součást této spolecenské organisace. Nemů­
zeme než souhlasit se stanoviskem Troeltschovým, 
který označil sociálně filosofickou teorii Lutherovu 
za reakčnější než učení Tomáše Aquinského. V tom-

173 



to úsudku nás utvrzuje beznadějný sociální deter­
minismus lutherovského bohosloveckého typu, který 
Zavazoval každého, aby zůstal nezměněně zapojen do 
šiuZebnoštních - pollt- své vlaštní tří~. Nikomu ne­
bylo dovoleno, aby cíleVědomě 'pronikal vzestupným 
procesem (podle pravidel sociálního prolínání) do 
vyšších společensko-kulturních poloh. Tím méně byli 
členové vrstev společensky závislých prorockým hla­
sem povzbuzováni, aby se pokusili o vzkříšení no­
vých nadějí ve zlepšení svého sociálního postavení. 
~aždo.1l snah!!.JU>~kr.9čení vytčených třÍ<l~í~~p!:e: 
hrad Luther považuje za čin vzpouryyroti rádu při­
rozenemu i -božškému, a proto ji predem odsuzuje 
jako skutek protivíg ~ vůli Bož!. 

V mezích svého vlivu Luther dal podnět ke zru­
šení dobročinných institucí církevních a 'po .prvé ulo­
.žil svět§!rým-yrchnostem povin!.l0st, apy se staraly 
o úpravu hospodářských poměrů mezi ""příslušníky 
]'ůzný<:h_tříd. NovějšÍ bádání znovu ověřuje oprávně­
nost Troeltschovy these, že Lutherovy 'sociálně ethic­
ké zásady byly podmíněny jeho přilnutím k třídě 
agrárního zemanstva. R. Pascal začlenil Luthera do 
širšího sociálního pásma německé reformace a uká­
zal, že jeho kon~rvatiynost jest daleko důsledn~~ 
sPjata 's ho~odářskými zájmy třídy, k níž se hlásil, 
nez by _se na p..rY!lf pohlel!. zdálo. Luther svými soaII­
ně ethickými zásadami chránil zemědělskou vrstvu 
proti třídě obchodních a peněžních podnikatelů, avšak 
též proti vrstvám lidí sociálně závislých. ,?:a (~eQ.u 
ochrany soukromého vlastnictví popřel v hospodář­
ské oblasti svrchovanou platnost křesťanského zá-
~ona lásky.26) - - - --- -

Lutherovský bohoslovecký typ přináší s sebou no­
vý postoj k almužnictví. Kdežto Tomáš Aquinský 
povzbuzoval věřící, aby dávali almužny a získali tim 
příležitost k dobročinným skutkům, Luther se snaží, 
aby byla odstraněna pokud možno Všečhna poffeba. 
:::::::::::::::::::-~..;,;..;.....:.~- - -

26) Viz Pascalovu pozoruhodnou studii The Social Basis 
of the · German Reformation. Martin Luther and his Times. 
London 1933, str. 191 n. 

174 



almužnictví . ..9iní to za předpokladu, že orgáI!Y.....llvě.!­
ské správy jsou'povinny zavésti spořádanou chudin­
skou ~éči. Tím nezamýšlí zprostiti náboženské obce I 
zcela závazku dobročinné péče. Avšak civilní správa 'I 
má přejímati stále větší odpovědnost za úkoly ve­
řejné dobročinnosti, které se dříve vyhrazovaly cha­
ritativní péči náboženských řádů a církevních kor­
porací. 

To nemělo zajisté znamenat, že by se luther­
ská církev musela vyloučiti z činné účasti na díle 
sociální práce. Spíše se ona sama ochotně podřizo­
vala ostupnému "procesu sekularrsace sociální dobro­
cinnosti~ při kterém byla stále více opouštěna výluč­
ná nadvláda církevních zřízení v chudinské péči. Tato 
tendence se projevovala už ve stoletích předcházejí­
cích reformaci a souvisel3l.. s rozvojem středověké 
městské civilisace zvláště ve 13. a 14. století. Luther­
ství jí "'p'ouze svým sociálně filosofickým postojem 
na omáhalo a dávalo ethické zdůvodnění. 

Ludwig Feuchtwanger osvětlil svým rozborem 
pravidel, jimiž se řídila sociální péče v prvém roz­
běhu lutherské reformace, že v ní přenesení závazků 
chudinské péče na municipální správu nebylo po 
stránce administrativní ničím novým. Přís~ě;rek 
lutherovského bohosloveckého typu spočíval -, Qd­
lišné náboženské motivaci veře ·né dobročinnosti. V t. 
zv. Wittenbergském Ř:idu (Wittenbergeř Ordnungl 
se zřetelně staví duchovní a světské stavy na stejnou 
náboženskou úroveň. Státní správa pronikala až do 
samého niterného ústrojenství církevního. Církev si 
.§Iice uchovala zdání nadpřirozené povahy jako kaza­
l elka Slova Božího, byla však i v této své vysostné 
funkci přímo vklíněna do přirozeného společenského 
řádu. Musela čítat s ustanoveními státní správy, 
které se mělo dostati posvěceni1íin-Lze ř~ ·lIDala cá~J 
dřívějších církevních funkcí ve službě bohulibým 
Cílům. 27) - -

'7) Geschichte der sozialen Politik und des Annenwesena 
im Zeitalter der Refonnation, be80nders in Deutschland. 
llUnchen 1908, str. 12 n. 

175 



V prvních řádech sociální služby, které byly vy­
pracovány ještě pod přímým vlivem Lutherovým, se 
uskutečňovala úzká součinnost mezi orgány svčtské 
a církevní správy. Ve snaze o reorganisaci katolické 
soustavy almužnické nedocílily žádoucích úspěchů. 
Nezdar těchto pokusů aspoň částečně podmínila celko­
vá sociálně hospodářská situace. Doba nebyla příznivá 
k provedení konstruktivního plánu soCiální přestav­
by. Avšak nedostatky též vykazovaly stanovy nově 
zaváděných městských řádů. N~odařilo se jim totiž 
soustřediti a racionálně uspořádati správu chudin­
ské péče a_veřejné-pomoci, jak toho nutně vyžáJio­
valy neurovnané sociální poměry i ustavičné spory 
mezi třídami. -

Vedle organisačních a technických nedostatků 
spočívala hlavní příčina bezradnosti a sociálně filo­
sofické neplodnosti lutherské reformace ve vnitřní 
struktuře bohosloveckého typu, vypracovaného Mar­
tinem Lutherem. Sami navrhovatelé nových pravi­
Qel pro chudinskou péči (jako Brenz, Hedion, Rhe­
gius, Bugenhagen) pochybovali o tom, zda .-Je vliodné 
~rganisovati veřejnou dobročinnost v rámci napolo 
církevních a napolo světských institucí sociální 
služby. 

Ve snaze o zduchovnění pohnutky dobročinnosti 
zamítl Luther záslužnost dobrých skutků a zbavil 
tím současně náboženskou motivaci charitativního 
díla její dynamické účinnosti. Oslabujícím činitelem 
v Lutherově sociální ethice byla-skutecnost:-ze-:feO­
notlivec se dostávál k lidumilným skutkům ve stavu 
~ebou--,sEo~olenéh~ cililivůstkářstvL Při svém 'roz­
hodnutí pro pomoc bližnímu jest dobrodinec zcela 
obrácen k Bohu a odvrácen od stavu, v němž žije 
jeho nuzný druh. V thomisticko-katolické pohnutce 
získával věřící mocný popud k almužnictví, které 
mu mělo otvírati brány k věčné odplatě a k blaže­
nosti života zásvětného. Luther nahradil tuto mo­
tivaci požadavkem, aby lidé dokazovali ryzost své 
víry charitativním postojem k trpícímu bližnímu bez 
touhy po odplatě. ,!>ohnutka dobročinnosti byla tím 

176 



zbavena určitě pointovaného zaměření a napříště spo­
čívala na nevyrovnané rozcitlivělosti. Lutherovi zů­
stala ještě vzdálena humanitářská motivace sociálni 
služby, která postupuje od služby člověku k prohlou­
benějšímu založení lásky k Bohu. Základna LuthE?­
rovy orientace v dobročinném díle zůstala theoJ?a­
tická. Lutherství dosud ukládalo křesťanovi, aby 
lépe porozuměl svým závazkům k Bohu, ale sociálni 
podmíněnost pospolitého života mu zůstala neznámou 
pevninou. 

Lásce k bližnímu připisoval Luther mravní opráv- ~ 
něnost,Jen pokud jest odrazem vykupující milosti 
Boží v Kristu. Náboženskou a mravní oblast si před­
stavuje jako totožné kruhy. K zlepšení lidského so­
ciálniho osudu se nemusí podniknout nic .. co nám ne­
diktuje láska k Bohu. Proto lutherská reformace sa- 'Í 

mozřejmě nedocílila v nápravě sociálních poměrů vý­
značnějšího pokroku ve smyslu přestavby ~olečen­
sko-hospodářské organisace. Tímto bohosloveckým 
typem se oceňuje spokojenost se stavem nevolnictví 
jako známka loyality k Božímu řádu. Za výraz oprav- I 
dové víry se považuje podřízenost ustálenému rozčle­
nění sociální struktury s pány a poddanými, jakož 
i s nezměnitelným světem povolání. V theologické ob­
la'Sti byla sice chudoba zbavena své samočinné zá­
služnosti, avšak sociální důsledky nové nauky pro 
lidi závislé na veřejné pomoci zůstaly podobně bez­
útěšné, začasté ještě bezútěšnější než před Luthe­
rem. Změna společenského řádu podle zásady rovné 
příležitosti všech pro lidsky důstojný život zůstala 
v sociální teorii lutheranismu stejně vzdálenou uto­
pií jako byla v nauce thomisticko-katolické. Podle 
Luthera vidi Bůh raději nespravedlivý zákrok vrch­
nosti, než spravedlivé nároky chudiny.28) 

Více než sto roků od Lutherovy smrti došlo te-

28) Gott will lieber leiden die Oberkeit, so Unrecht thut, 
denn den Pobel, so rechte Sache hat. - Cit. F. G. Ward ve 
spise Darstellung und Wiirdigung der Ansichten Luthers vom 
Staate und seinen wirtschaftIichen Aufgaben. Halle a. S. 1898, 
str. 23. 

LIIc. Blallotl.. XI 12 177 



prve v pietismu k nábožensko-charitativnímu oživeni 
církevního útvaru, k němuž položil základy. Theo­
logičtí představitelé pietistického hnutí se vrátili ze­
jména k reformačnímu ideálu všeobecného kněžství 
věřících. Byli nábožensky snášenlivější než dogma­
ticky rigorosní theologové staršího lutherství a při­
kládali větší váhu osobní náboženské zkušenosti. 
Pietismus se vyznačoval zaujetím vychovatelským a 
zvýšeným úsilím o nové cesty církevní dobročinnosti. 
Svými filantropickými snahami vynikli zvláště Au­
gust Hermann, Francke a Mikuláš Ludvík hrabě Zin­
zendorf, kteří byli předchůdci Jana Jindřicha Wi­
cherna, zakladatele Vnitřní Misie při lutherské cír­
kvi. Wichern zůstal pod vlivem sociálně dobročinných 
tendencí pietismu, ale theologicky zakládal Vnitřní 
Misii na přísně lutheránském pojetí víry. Nepodlehl 
působení mocných sekularisticko-racionalistických 
proudů, které osvícenství zavádělo do pohnutek dob­
ročinnosti. Přední úkol Vnitřní Misie spatřoval v tom, 
aby zachraňovala křesťanský lid z rukou Satana, ne­
přítele člověčenstva. 

Vnit~níMisi~ se stala významným orgánem dob­
ročinnosti v lutherské církvi. Wichern nikdy neztratil 
se zřetele její hlavní cíl, aby napomáhala duchovní 
spáse celého národního kolektivu. Při vší loyalitě 
k zásadám lutherské theologie přechází od dogma­
tické teorie k energické charitativní činnosti. Dma­
zem na křesťanskÝ.: aktivismu~ evangelisující vnější 
svět, a zájmem o kolektivní podřízení světa vládě 
Boží projevoval se u Wicherna blahodárný vliv kal­
VÍnské pastorisační :Qraxe. Musíme si ovšem připo­
menouti, že Wichern byl již synem 19. století a mohl 
těžiti ze zkušeností, které získaly v oboru 'sociální 
péče protestantské církve jiných theologických od­
stínŮ.29 ) 

29 ) Podrobnější rozbor sociálně filosofické povahy pietis­
mu a Vnitřni Misie přesahuje již rámec tohoto pojednáni. 
O měnícím se duchovně náboženském stanovišti pietismu 
poučuje Stephan Horst ve spise Der Pietismus als Tr1iger 
des Fortschritts. Tiibingen 1908. - Rozbor vnitřních pohnu­
t ek dobročinnosti u Wicherna podává studie Karla Girgen-

178 



Soud katolických učenců o důsledcích lutherské 
reformace na poli veřejné dobročinnosti vyznívá ne· 
příznivě. Obyčejně vytýkají, že lutherství umožnilo 
zábor velkých církevních statků, určených začasté 
k dílu katolické charity, ve prospěch světské šlechty, 
která již svých závazků k almužnictví neuznávala. 
Též umírněný dějepisec katolické chudinské péče Jiří 
Ratzinger posuzuje nepříznivě sekvestraci církevních 
statků. Ratzinger soudí, že dříve měli z církevního 
zboží prospěch lidé sociálně závislí; světská šlechta 
prý však použila nových zdrojů příjmu k ukojování 
svých přepychových choutek a dávala svou rozma­
řilostí špatný příklad nižším třídám. Idea os rave­
dlnění z víry nenahradila v oblasti sociální služb~ du­
.Q.hovní potenciál představy o zásluznosti dobr ých 
skutků; tento rozdíl v motivaci prý oslabil vůli při­
nášeti oběti ve prospěch nadosobních cílů. Ratzinger 
doprovází tento závěr několika citáty, které dosvěd­
čují, že Luther byl zklamán rostoucím sobectvím 
v své církvi. Stěžoval si, že za vlády papežství byli 
lidé ochotnější prokazovati službu bližnímu, než jsou 
pod přímou vládou Slova Božího, obsaženého vevan­
geliu a hlásaného na jeho podkladě.30 ) 

Po získaných zkušenostech pokládal Luther za 
potřebné předati celé řízení sociálně hospodářské 
oblasti světským vrchnostem a se strany církve 'se 
spokojil zbožným přáním, aby se vládní činitelé I?ři 
yykonávání své ravomoci řídili zásadami evan~lia. 
Tím postavil proti sobě oblast zájmů světských a 
oblast zájmů duchovních. Zařazením sociálně hOSPO- , 
dářských vztahů do první oblasti vystavil skupinu 

sohna Die treibende Kraft in J . H . Wicherns Seelenleben. 
1924. - Změnu v celkovém pojetí sociální práce v souvis­
losti s duchovními proudy, převládajícími v osvícenství, pro­
bírá Lotte Kochová v pojednání Wandlungen der Wohlfahrts­
pflege im Zeitalter der Aufkliirung. Erlangen 1933. 

80) Unter dem Papstthum waren die Leute milde und 
gaben gern, aber jetzt unter dem Evangelio gibt Niemand 
mehr, sondern einer schindet nur den andern und ein Jegli­
cher will Alles allein haben. - Cit. se stanoviska Lutherova 
Ratzinger: Geschichte der Kirchlichen Armenpflege. Frei­
burg 1884. Druhé vydání, str. 457. 

12· 179 



lidí závislých na veřejné dobročinnosti zcela na mi­
lost 'Světských vládců. 

S nemenší rozhodností než Ratzinger odsoudíl též 
Troeltsch sociální postoj Lutherův, v jehož důsled­
cích bylo pole sociální služby zařaděno do okruhu 
opatření, o něž přísluší dbáti orgánům městské a po­
licejní správy. Luth~rská církev se v duchu svého za­
kladatele s neodJ>ovědnou lehkovážností vymykala so­
ciálně ethickým závazkům. :.Její prostomyslná důvě­
řivost v Prozřetelnost nedovedla vyvážit zhoubné ná­
sledky, které souvisely s bezmocností ve vztahu k po­
liticko-hospodářským mocnostem, k níž se lutherství 
dobrovolně přihlásilo. Ještě méně než thomistický bo­
hoslovecký typ obsahovala sociální nauka lutherská 
!!ředpoklady k tomu~ aby se stala východiskem nové 
společenské morálky, která by přetvořila lidskou 
pospolitost podle zásad důsledně uplatňované lásky a 
~ravedlnosti v duchu :.JeŽÍšova evangelia. 

Náboženský genius Lutherův se jednostranně 
exponoval pro zduchovění základního náboženského 
vztahu, to jest pro svrchovanou čistotu poměru mezi 
člověkem a Bohem. Na oblast vztahů sociálních ne­
b{k už jeho zduchovňující j>rincip s pronikavější dů­
s e ností uplatněn. Luther neviděl jiné cesty jak pře­
dejíti vzrůstající sekularisaci církve než tu, jež vedla 
k odloučení světské oblasti, objímající zájmy poli­
tické a sociálně hospodářské, z vlivu přímé duchovní 
pravomoci křesťanského náboženství. 

V svém odporu k universalistické povaze kněž­
sko-svátostné církevní instituce popřel Luther, že by 
některý člověk nebo některá lidská in'stituce (církev 
nevyjímajíc) mohla zaručiti odpuštění hříchů. Sou­
časně zůstal lutherovský bohoslovecký typ zcela ne­
všímavý ke kladným stránkám katolického sakra­
J!lentalismu, zvláště pokud v něm byla projádřena 
kolektivní zapojenost celého církevního společenství 
y díle lásky a spá'sy. Osudné důsledky lutherovské 
theologie pro ethiku společenského soužití pramení 
z vnitřní logiky jejích premis. Luther chtěl očistiti 
náboženské pohnutky dobročinnosti od každého zdá­
ní prospěchářství a osobní zištnosti. V této 'Snaze se' 

180 



neminul s výsledkem. Věřící se soustředili na úsilí 
.o dosažení osobní spásy-:-Poněvadž jim však božská 
muost byla přímo propůjčena jakožto ovoc~ osm-a­
vedlňující víry bez prostředečného zásahu svátostně 
mystického aparátu, pouštěli se zřetele zájem o k~­
lektivní stránku lidského spasení a o duchovní osud 
svých druhů. 

Katolická charita se opevňovala proti thesím lu­
therovské theologie novým důrazem na záslužnost 
dobrých skutků. Oficiální názor katolické církve, vy­
slovený v nauce o významu dobrých skutků na kon­
dlu tridentském, dal podnět k novému rozkvětu ka­
tolických dobročinných institucí. Renesance kato­
lické charity dala křesťanskému světu postavy nad­
měrně obětavé v díle účinné lásky k bližnímu, jako 
byli Karel Boromejský, Terezie z JeŽÍše, František 
Saleský a Vincenc de Paula. S tím nepříznivě kon­
trastovalo, když se lutherská církev celá áesítiletí po 
rozhodující dískusi o povaze dobrých skutků musela 
spokojit s neplodným přihlížením, jak se policejní 
opatření v chudinské péči těžko VŽÍvají, aniž sama 
dovedla tvořivě zasáhnout. Kde se vzchopili stou­
penci lutherské reformace k místní charitativní akci, 
dovedli déle než sto let jen napodobovati dobročinné 
instituce katolické církve. Teprve pietistické hnutí a ! 
Vnitřní Misie vytvořily v lutherské církvi předpo­
klady k samostatnějšímu postupu. 

181 



12. 

SOCIÁLNf DŮSLEDKY BOHOSLOVECK~ 
SOUSTAVY JANA KAL vlNA 

Bohoslovecký typ klasické reformace se postavil 
proti tomu, aby všemohoucnost Boží byla směňována 
za pravomoc, již si přisvojovala svátostně kněžská 
instituce středověkého katolictví. Za ústřední sku­
tečnost náboženského života prohlásila reformační 
theologie zásadu, že Bůh pouze sám sobě vyhrazuje 
dis..QQ'Sici s .1!rostředky milosti v každém jednotlivém 
Iif!i>adě a že na -jeho neovlivnitelném rozhodnutí zá­
!eži 'příst~ duše k branám věčné spásy. 

Reformace se s novou vážností zahleděla na poměr 
věřícího člověka k Bohu a ke Kristu. Postavila se ne­
smlouvavě na stanovisko, které se již dříve objevo­
valo v názorech schismatických sekt, že Bůh si pone­
chal'přímou vládu nad světem lidských duší. V ob­
hajobě svrchovaných nároků Božích dostali se refor­
mátoři do sporu s protichůdnými požadavky kato­
lické církve. Není jistě náhodou, že se Jan Hus i Mar­
tin Luther octli v nerovném zápasu s církevní vrch­
ností, když se stavěli proti prodávání odpustků, které 
podle jejich přesvědčení ohrožovaly mravní povahu 
milosti, zpředmětněnou ve svátosti pokání. 

Reformační myslitelé se bránili před znesvěcením 
a zneužíváním svátostných prostředků a to důrazným 
poukazem na transcendentální povahu vůle Boží. 

Představovali Boha člověku v ieho nepříst!!pné 
vzdálenosti (Deus absconditus). Boží úradky se tu.,­
oÍŽ odlučují od závislosti na lidských snahách a 
zájmech. Clověk není prý vybaven k tomu, aby při 
své mravní nedokonalosti mohl spolupracovat s Bo­
nem na díle své spásy. Dobré skutky se zbavují pří-

182 



vlastku záslužnosti a . přestává se věřit, že by vedly 
bezpečně k získáni milosti Boží. 

Ve shodě s touto reformační tendencí formuloval 
Kalvín základní poučku své ~hosloveck~ soustavy 
o naprosté protichůdnosti ovahy božské a lidské. 
Bůh jest naprosto svatý, mocný a svrchovaný; č1o­
věk jest ve své přirozenosti naprosto hříšný, bez­
cenný a bezmocný. Od tohoto protikladu Kalvín od­
vodil hlavní božské vlastnosti, odpovídající nekoneč­
né slávě a vznešenosti Hospodinově, jakož i prudkosti 
jeho spravedlivého hněvu proti veškeré mravní ne­
dokonalosti a hříšnosti, které vyznačují povahu člo­
věka. Od Boha jsou lidé sice odděleni jeho nepřístup­
nou vznešeností, ale přece se dostávají nutně do styku 
s projevy jeho slávy i hněvu. Vůle Boží nemůže 
snésti hřích bez odsouzení, ani nemůže nesměřovati 
k vlastní oslavě; tímto způsobem se Stvořitel dostá­
vá do styku se svým 'stvořením. Vztah Boha k člově­
ku má v své logické podstatě povahu soudu. Lidé se 
smějí jen třásti v hrůze, očekávajíce navštívení Bo­
žího, které má démonickou tvářnost ·pro nešťastníky, 
předurčené k věčnému zatracení. Člověk nic nemůže 
měnit na tom, že konečné odůvodnění Božích rozhod­
nutí je obestřeno rouškou tajemství a že je nikdo 
neumí cele postihnouti ani sebe důmyslnější roz­
umovou spekulací. Bůh rozhoduje o lidskÝch..Q§!ldech 
sám. ze své svrchované vůle a člověku nezbývá než 
aby se s bázní a s třesením podřídil určení, kterého se 
mu ve věčnosti dostalo. 

Přívlastky svrchovanosti a vznešenosti Boží byly 
Kalvínem vyvýšeny na úkor milosrdenství a od­
pouštějící láskyplnosti nebeského Otce, po stavených do 
popředí v Ježíšově evangeliu. Kalvínovo pojetí Božích 
vlastností souvisí úzce s jeho názorem o podstatě 
vesmírného tvoření BoŽího.ul ) Za hlavní rys Boží po­
vahy Kalvín považuje činorodou, svatou a yšemoc­
nou vůli, vytvářející dokonalé stvořitelské dílo. Bůh 
dle něho rozhoduje a vládne nade všemi věcmi z ne} 

~ l) Joannis Calvini lnstitutio Christianae ReligioniE\. 
Edinburgh 1874. J, 14. 21. 

183 



zazsi vzdálenosti svého věčného trůnu. Při svých 
rozhodnutích se řídí vlastní moudrostí a provádí je 
mocným zásahem své svaté vůle. ~aprostý determi­
nismus, pramenícÍ z uplatňování Boží svrchovanosti, 
~e pr()je~e _ nejen~ v oblasti hmo!né přírody, řízene 
fysikální !#íčinností; zasahuje i dQ oblasti mravního I řOzlíOdování a činí tím svobodu lidské vůle zcěla ilu-
šOrnim postulátem.3%) -

Absolutnost Boží vůle a její neomezená vláda nad 
celým vesmírem a člověčenstvem dochází zřetelného 
vyjádření v Kalvínově nauce o předurčení lidských 
osudů. Podle ní byla lidská přirozenost v své pÍlvodní 
podstatě dobrá. Avšak po Adamově pádu došlo prý 
k jejímu .naprostému zkažení. První hřích se Kalví­
novi jeví !ratastrofickým okamžikem s hlediska 'du':' 
chovních dějin lidského p-okolení. Kalvínova nauka 
o svrchovanosti Boží vůle nad vůlí stvořených bytostí 
vede nutně k závěru, 'že ~ůh musel-Rř~<!iímati pád 
prvních lidí' a jeho následky pro člověčenstvo již ve 
svém_stvořitelském plánu. - -- -

Předurčení lidských osudů tvo# v Kalvínově theo­
logii nutný předpoklad před.sevzaté ekonomie spásy. 
Kalvín si nezastírá skutečnost, že se člověk na zá­
kladě své _rozumové schopnosti brání uznati Božípra-

. vomoc, která libovolněpředurčuk některé lidi ~ věč_­
n,§ ~RáJleJ j!né k věčnému zatracení. A přece pr,:ý Bůh 

i poskytuje svou milost a zaručuje věčnou spásu j~ 
části člověčenstva, aby tím utvrdil svou vlastní slávu. 
Kalvín souhlasí s Lutherovým názorem:-Ze Bůh dáva 
lidem okusiti své milosti jen ze svého svobodného 
rozhodnutí, avšak zahrocuje jej do krajnosti tím, že 
přisuzuje Bohu hrozný výrok, jímž se odsuzuje větší 
část člověčenstva k věčnému zatracení bez jakékoliv 
možnosti odvolání. Bůh dává zcela libovolně někte­
rým lidem naděj~ na spásu, ač ji současně odpírá je­
jich nešťastným druhům; právě tato možnost výsost-

32) Unde ejus providentia non coelum modo ac terram 
et creaturas inanimatas, sed hominum etiam consi1ia et vo­
luntates gubernari sic asserimus, ut ad destinatum ab ea 
scopum recta ferantur. Tamtéž I, 16. 8. 

184 



ného, nekontrolovatelného gesta Boha-Soudce prl­
spívá podle Kalvína k nezměrnosti Boží slávy.sS) 

Ve světle této nauky . se KalvíI!..ovi člověčenstYQ 
rozestupuje podle své účasti na následcích Božího 
soudu na dvě-zcela odlisná sku enstvl: vyvolení Í.za­
tracení prispívají svým úděfem ve věčnosti k usku­
tečňování plánů Určovatele lidských osudů. Funkcí 
odsouzených jestpodJ!.orovati dočasI.!ou vládl!... Sata­
!!QY.!!. Vyvolení se ma 'í státi J}.ástro 'em ke zřízení 
Boží vlády v celém~edstavitelném rozsahu moci a 
velebnosti Panovníka Hospodina. Tato dvě funkcio­
na1ně odlišná skupenství ztělesňují odvěký zápas, při 
němž se uskutečňuje království Boží v lidských ději­
nách. V procesu historického vývoje se stále plněji 
uplatňuje svrchované panství BoŽÍ. 

Aby čelil námitce, že odvěké předurčení k věčné 
záhubě odporuje příslibům všeobecné spásy, o nichž 
mluví Písmo, uchyluje se Kalvín k schola'stické argu­
mentaci. Váže účinnost bib!ických zaslíbení na-před­
po~!adl že ~e E.řijímají ve stavu víry. B~hJrrÝ~ice 
na Idl spasení všem li em a e vsic ni se ne_~ohou 
stejně zúČastniti požehnání, plynoucího z tohoto sl~­
bu, poněvadž osvícení víry bylo uděleno jenom_vyvo­
~. S4 Kalvín se ani nepokusil o rozumové odůvod­
nění této nauky. Od křesťanů vyžaduje, aby thesi 
o predestinaci považovali za jeden z paradoxů své ví­
ry, v nichž podle jeho přesvědčení přichází k platnosti 
tajemná povaha náboženské pravdy. 
. V dějinách Boží vlády nad světem se projevuje 
zvláštní druh napětí, zasahu 'ícího ~šechny 'Oblasti 
společenského dění. Kalvín vysvětluje jeho původ 
propastným rozdílem mezi nedokonalou formou Bo­
žího vladařství, dosaženou v empirickém úseku dě­
jinné situace, a mezi eschatologickou podobou Bo­
žího království, v němž bude v dokonalé velebnosti 
uskutečněna svrchovaná vláda Boží nad veškerým 
stvořením. Očekávání s~tQ.vé kata.,.strofLna konci 
časného vělfu tV..Qří pro něho integr~ní součást. v!t:Y 

as) Tamtéž, III, 21. 1. 
S_) Tamtéž, III, 24. 17. 

185 



~ .I!oskdní soudJ při ~terém se zjeví celému člově­
če!!,stvu k~.!lkrét~í sl!!Y-sI předl;!rčujícíh,o r~zhodnutí 
Bozího, v jeho dusledcíchpro jednotlive duse. 

"záVěrečné panorama posledníhO' soudu nepředsta­
vuje si Kalvín bez vztahu k lidskému určení, jemuž 
jsou jedinci podrobeni svou zapojenO'stí v běh světo­
vých událostí v určitém dějinném pásmu. Též pro vy­
volené jest svět plný nebezpečí,~~ed nim~ se Elají mít 
na pozOru. Vyvolenci však s BOZI ochranou na konec 
y.Y.vázI}Q.u bez qhon"y_~e vše'Gh n!št~ah~aby mohli-vy­
tvářeti svatou pospolitost Kristovu. Už na světě jsou 
spjati poutem společné víry vevkříšení z mrtvých a 
nadějí v účastenství na slávě Boží v životě zásvětném. 
Chtějí-li učiniti pokrok v pochopení smyslu evange­
lia, mají se oprostiti od záliby v pozemských statcích 
a oddati se meditacím o životě nebeském.35

) 

Z toho ovšem není možno vyvozovati závěr, že 
kalvÍnovská theologie podněcovala-lhostejnost k svH­
~kým věcem tváři v tyář oCekávané -budoucí blažě: 
nosti. Kalvín sice považoval přítomný život za pou­
hou přípravu pro nadpozemské štěstí a za bránu 
k příštímu domovu vyvolených, ale pod zorným úhlem 
yěčnostifl~ .mu jevilo po~emské 'puto~ání nenahradí­
telnou příležitostí k nejvýše činorodému životnímu 
Ušilí. Křesťan má míti stále na mysli skutečnou po­
vahu Boží vlády, která je enygmatická, nesnadno prů­
hledná a lidským rozumem těžko proniknutelná. 

Království Boží, zakládané svatým obecenstvím 
vyvolených, mělo být připravováno a uskutečňováno 
na modlitbách. V říši Kristově bohoslužba neměla 
vůbec ustávat a měla 'se vykonávat jako pravidelný 
zvyk modlitebního obecenstvL Pomocí zbožnostizís­
kávají jednotlivci duchovní sílu a nez~tnéprosfřed­
ky k šíření vlády Boží 1.!!ezi lidmi. !{fesťan nemůže 
dosáhnouti odpuštění hříchů bez prostřednictví Kris­
tova-při ~olecenstvi mo<!!itby. V této ústřední sote-
11ologické thesi, navazujíCí na Pavla a na Augustina, 
.získává Kalvín jednak pevný základ pro kolektivní 
povahu církevní pospolitosti, jednak předpoklad hlu-

36) Tamtéž, lil, 25. 1. 

186 



bokého duchovního souručenství u těch lidí, kteří se 
bliží Bohu ve jménu Kristově. yšichlli členové těla 
Kristova 'se mají vzájemně modliti jeden za druhého 
ave srn slu ~štolské rať!Y -Pavlov 36) mají trpěti 
jeden s druhým. Bratrstvo modhcích se kresťanu jest 
sJe<lnoceno mocným duchovním svazkem se svou osla­
venou Hlavou, to jest s Kristem, který na sebe vzal 
hříchy světa a svou zástupnou obětí přispěl ke smíru 
mezi Bohem a člověkem.37 ) 

Království Boží se v kalvínovské theologii ztotož­
ňuje s říší Kristovou a stává se její zásluhou význam­
ným činitelem v nábožensko-kulturních dějinách zá­
padoevropského lidstva. Kalvín si b I též . asně vě­
dom důsledků theokratického kompl~xu..I>ro politický 
~ivot své doby. Jakou vnitřní nezbytností byl kalví­
novský bohoslovecký typ veden k tomu, aby mu mi­
zely hranice mezi theokracií a vládou Kristovou? 
Kalvín navázal výklad o významu království Kristo­
va (regnum Christi) na svou nauku o spasení, jíž vě­
noval druhý díl svých Institucí.,!hrl ři tGm nucen 
nepouštěti se zřetele, že vykupitelská síla Kristovy 
oběti 'est omezena rozhodnutím Božím 'ímž b I lid­
ské- osudy od věčnosti l!.ředurceny. Svou smírčí smrtí 
na kříži Kristus nezměnil ani nezrušil nsnost oŽÍ­
ho rozsudku, ale umožnil oleným, ab mohli do­
sáhnouti svého blaženého údělu. Kalvín odmítal ná­
zor, že Kristus svou vykupitelskou funkcí zmenšil ve­
likost Boží milosti. Prapříčinu vykupitelského plánu 
jest dlužno hledati v Bohu. ,Ježíš Kristus podstoupil 
svou smrt z poslušenství k Bohu a tím získal lidem 
naději na dosažení spásy a milosti Boží. 

ghceme-li l'orozumět vnitřnímu obsahu království 
KristovaJ musíme , řihlédn,9uti k významu který při­
suzuje Kalvín tř~m hlavním úřadům Krist vým 
v hodnosti kněžské, prorocké a královské. Kalvín ne­
váhal přenésti na Krista přívlastky důstojenství a 

341) 1. Korintským 12, 25. 
37) Sic membrorwn omnium adhuc in terra laborantium 

mutae pro se invicem orationes ascendant ad caput quod 
praecessit in coelum, in quo est propitiatio pro peccatis 
nostris. Institutio III, 20. 20. 

187 



slávy, jimiž se vyznačuje jeho představa o Bohu. Kris­
tus v poměru k mystickému tělu své církve předsta.. 
vuje Kalvínovi velebnost samého Boha. V obecenství 
církve Kristo~e E.řiveden k platnosti nový světový 
}ád1 iehož prostrednictvím Se m~ uskutečňovallVla­
da Boží. 
---CTrkev jako vládní oQlast Kri~toy'a kralování jest 
m~přemožitelná,"poněvadŽ ji ocliraňuje a řídí sám Bůh 
rukou Krista - věčného Krále. Říše Kristova může 
obohatiti lidské duše nebeskými dary; může je ozbro­
jiti vytrvalostí k hrdinskému a slavnému životu, 
v němž není už hříchu ani smrti, za účelem služby 
zřetelům Boží slávy. Království Kristovo jest povahy 
ryze duchovní a napomáhá v~ícím 'sná:šeti strasti-20-
zemského života (včetně namáhavé práce, hladu, po­
hrdání a vůbec všech nesnází, provázejících tělesnou 
a duševní stránku lidské časné pouti). Kristus ne­
opustí vyvolené v jejich zápase, dokud nebudou vy­
svobozeni po chvílích nezbytného boje a dokud jiní. 
nebude odevzdáno dědictví, připravené pro ně nebea­
kým Otcem.38

) 

Členství v říši Kristově ne7.áleží podle Kalvína ani 
v mystické _kontem]!lagLo -blazenosttbudoucího živQ: 
~ ani _v tqmém sebeodevzdání silám působícím ve 

I 
světě, nýbrž vyžaduje ustavičného ,zápasu ve znamení 
gíže. Osobní vlastnosti, nezbytné při vykonávání va­
jenské služby pod praporem Kristovým (militia nos­
tra) jsou sebekázeň, poslušnost a vytrvalost v pří-
kořích. Křesťané vedou na straně Kristově zápas 
proti říši Satanově. Kristovi byla svěřena vláda nad 
církví a on řídí a chrání obecenství věřících na zá­
kladě pravomoci, kterou mu udělil Bůh-Otec.39 ) Kris­
tus jest králem, jehož II!0c se o,p.írá o všemohoucnost 
Boží a prot~j~~j~ho říše nepřemožitel~á. 

K hodnosti královské přistupují u Krista dále 
hodnost prorocká a kněžská. ~ ako králoysk_á funk~ 
Kristova spočívá na niterné slá~ě v -ducllOvní říši~ 
ží, tím spíše to ..PJati o jeho funkci kněžské, založené 

38) Tamtéž, ll., 15. 4. 
39) Tamtéž, ll" 15. 5. 

188 

,I 



na smírčí oběti, kterou poskytl sv~u smrtí na kříži. 
Na jejím podkladě získávají vyvolení kněžské důsto­
jenství; účastí na zástupné obět~ Kristově jest 
jim zprostředkován přístup do nebeské svatyně 
svatých. ~Q.. hodnosti na lňu'í volené okornou 
vděčností k Bohu a povzneseností vůči světu. Charak­
terologickou základnu sociální průbojnosti v kalvinis­
mu tvoří poslušnost Božích zřetelů, bojovná odvaha 
a houževnatá činorodost, které se v jeho profilu rý­
sují v příznačnou vlastnost světského asketicismu, 
o níž se ještě později zmíníme. 

Kalvín neopustil docela středověký názor o jedi­
nečné důležitosti církevní instituce, mimo niž není 
možno dojíti spásy. Dokonce se ani nezdráhal opako­
vati katolickou teorii, že Ježíš Kristus svěřil církvi 
moc klíčů tím, že jí uložil hlásání evangelia a řádné 
vysluhování svátostmi. Kázání Slova Božího a svá­
tostnft úkony tvoří -podle Ka!~a dvě odstatné zná.:l!!-­
.ky, jIDliž se ·vyznačuje křesťanská církev:~ Církev za.:­
stupuje na zemi .Boha a Krista; lhostejnost k ní míří 
proti vůli Boží. Kalvín připouští institucionální po­
vahu církve a snaží se jen o větší zduchovnění církev­
ního zřízenÍ. Církev mu znamená jednak nad virozené 
a nadhistorické království Kristovo a dále em iric­
kou, dějinnou, viditelnou pos-pOlftost věříeích. Do p0-
zemské církve zařazuje jednotlivé náboženské obcc 
a všechny členy těchto náboženských obcí, pokud 
z nich nebyli právoplatným rozsudkem vyloučeniY) .. 
Poněvadž členství v cirkvi jest v souhlase s Boží vůli 
a tv_oří ne zbytný ředpoklad spasení Kalvín uznává 
duchovní autoritu církevního úřadu; souča:sně však 
připomíná, že jest třeba přesně vymeziti hranice této 
autority. 

Objektivně platnou základnu nedává církevní in­
stituci její kněžsko-svátostné zřízení samo o sobě; vše 
záleží na tom, zda se v ní Lojevu'e sk1.!tečná'-p"'ůsob­
nost Boží milgsti. V thomisticko-katolickém pojetí 
jest církev cílem sama o sobě: vše v ní má sloužit 
především vnějšímu rozkvětu církevní instituce a 

40) Tamtéž, IV., 1. 9. 

189 



• 

svrchovanost Boží jest zastupována zplnomocněnou 
vládou kněží (hierokracií). V kalvínovské theologii 
je církev jen prostředkem k službě vyšším- zřetelům 
království Božího, projevujícího se ve vládě Kristo­
vě, vyhrazeneJ)rímo Kristu jako hlavě církve vidit~l­
né i neviditelné (christokracie). Kalvín prozíravě sta­
novil omezený význam lidského činitele v církevní 
správě. Působil tu jednak ohled na svrchovanou pra­
vomoc Boží a jistě též poznání, že církev není ien 
institucí božskou, nýbrž současně institucí lidskou a 
proto že není chráněna od lidských chyb a nedostat­
ků. Působení ~lověka v církvi se ustavičně podřizuje 
řísnému soudu Slova Božího i absolutistické zřízení 

církve odEoruje Boží vůli. Kněžovláda v ní nemá na­
hrazovati bohovládu. Na druhé straně Kalvín přizná­
vá, že i církev poskytuje svou viditelnou výstavbou 
vhodný prostředek k tomu, aby byla naznačena její 
duchovní jednota s Kristem. Viditelná církeL~ 
dru~inou bo.jovníků Kristových. ?ojovnou povaho~e 
~značuje též neviditelná část Kristova království, 
ve kterém vyvolení neustále zápasí proti démonickým 
silám v rytířské službě Králi králů, jenž rozhodOe 
při posledním soudu odvěký spor ve prospěch Boží 
říše. - . 

Stát stejně jako církev jest podle Kalvina vázán 
svrchovaností Boží vůle, projevující se v Božím zá­
koně. Též světské vrchnosti přísluší přiměřeně slou­
žiti Kristovu panství. Bůh propůjčil světské vládě 
božskou autoritu. Součástí povinné úcty, kterou má 
křesťan prokazovati samotnému Bohu, jest zá'Sadně 
Eodřízenos!.k~kazům ~zemskj'ch vladařů. 

Kalvínovský bohoslovecký typ učinil znovu od­
vážný pokus, aby se do rámce jednotného světového 
názoru uceleně zařadila oblast nadsvětná a oblast 
pozemská. K tomu účelu užívá ideových prostředků, 
které zdůrazňují více než thomismus činitele duchov­
ně náboženské; na rozdíl od katolictví nespoléhá na 
vnějškovou přitažlivost bohatě vyzdobené církevní 
instituce. Ani kalvinismus se však nevyhnul tomu, 
aby se theokracie vesk1!.tečném .životě nepředstav<?-

190 



vala též ve znamení spojenectví dvou mečů, vyznaču­
..fu!ích moc duchovní a světskou. Kalvín považoval 
správu politických záležitostí za nejvýše čestné povo­
lání. Spatřoval v něm proto tak úctyhodný úkol, po­
něvadž prý se lidé ověření nějakým stupněm civilní 
administrativy, stávají samočinně orgánem Boží vlá: 
~astupují pri vYKonu své pravomoci 130hem m-
zen rád.~l) --

Kalvm vycházel z přesvědčení o božské autoritě 
králů, knížat a občanských 'správců. Za ne "Je ší for­
mu světské vládY..I!okládal aristokracii představova­
nou s oluvládou menší skupiny osvícených vladai"Ů. 
A přece jeho sociálně filosofická nauka měla v sobě 
revoluční prvek, který v dalších stoletích "proměnil 
země. ovlivněné kalvinismem, v ruko ník olitické 
demokracie. Klíč k porozumění této zdánlive proti­
smyslrie skutečnosti spočívá v tom, že Kalvín ne ře­
stával zdůrazňovati soudcovskou autoritu Boží nad 
všemi lidmi bez rozdílu stavů nebo společenského po­
stavení. Božímu hněvu neujdou _ani ředáci, lrteří ne­
dba ·íce ~ožího zákona roměnili SVO],L vládu ~a­
nH. místo aby ostříhali svobodu svěřeného lidu.42

) 

Přední úkol při správě světských věcí spočívá 
v upevňování mravního řádu, v němž se má projevo­
vati věčná Boží vláda. Církevní i světské vrchnosti 
mají spatřovati svůj nejvyšší cíl v Boží oslavě a v ší­
ření Kristova království na zemi. Kalvín ukládal krá­
lům za povinnost ab se ve svém úřadu odřídili vý­
:lOstným nárokům Božího zá~ona. I nad králem měly 
rozhodovati absolutní zřetele Boží vůle a směrnice 
Kristova království. Vládce měl věnovat starostlivou 
péči bezpečnému zakotvení vlády Boží mezi lidmi. 
Trůn neměl ~ místem na němž rozhoduje králova 
libovůle, neboť i vůči králi Bůh uplatňuje nárok na 
ezpodmínečnou oslušnost. 48 ) 

41) Tamtéž, IV., 20. 4. 
42) Tamtéž, IV., 20. 31. 
13) Ve svém věnováni InstitUCÍ francouzskému králi Kal­

vín napsal: Tuum autem erit, serenissime Rex, nec aures, 
nec animum a tam justo patrocínio avertere, praesertim ubi 
de re tanta agitur: nempe quomodo Dei gloriae sua constet 

191 



Zřízení Kristova království nezávisí pouze na svět-
, ských vládcích, vybavených panovnickou pravomoci. 

Na jeho uskutečnění má záležeti celé posvátné pospo­
litosti vyvolených, kteří tvoří církev. V církevním 
společenství se má -p!:2,jevoyati bojovné úsilí o to, aby 
se celý svět podHdil svrchované vládě Kristově. Vě­
řící zvítězí v každém zápase, poněvadž tím, že mají 
podíl na blahodárných účincích vykupitelského díla 
Ježíše Krista, stojí pod záštitou Boží milosti. 

Svět měl v Kalvínově J!Oietí nesmírný ~znam ja­
ko podnož Boží slávy i jako prostředek, jímž Bůh pro­
jevoval stvořitelskou vůli, 'SQasitelskou milost i soud­
~ovskou hrůznost své .J~odstaty. V Kristově králov­
ství se měla uskutečniti Boží vláda v plné veleb­
nosti, vznešenosti a dokonalosti. Tento ideál, aby byl 
v Kristově vládě lidstvu zjeven Qravý smysl nevyz-py­
tatelné Prozřetelnost~~ v kalvínovském bohosloveckém 
ty""p!! docela zastínil původní mravní obsah JezÍšoya 
evangelia. Světové dějiny jsou Kalvínovi dramatic­
kým dějstvím, při němž se odvážným úsilím vyvole­
ných vnucuje společenskému celku Boží vůle. Ná~o­
ženství přestalo býti u Kalvína osobním rozhovorem 
duše s Bohem.. v touze) aby získala jistoty spasení. 
Kalvínovské theologii se náboženství stalo záležitosti 
celého vesmíru a celé lidské společnosti. Poměr celého 
člověčenstva k Bohu se projevuje věkopamátným zá­
pasem, v němž běží o uznání Boží svrchovanosti vším 
stvořením. 

Tím, že se jednostranně soustředil na důstojen­
ství a na všemocnO'st Boží, dospěl kalvinismus v mrav­
ní oblasti k naprosté různorodosti účelů. Při jeho 
theologickém determinismu nezbývá místa pro svo.­
bodu lidské vůle. ~ředurčující rozhodnutí Boží, zna­
menající rozsudek spásy nebo zatracení dávno přE;ld 
započetím individuální existence lidských bytostí, vy­
lučuje možnost, aby člověk mravním slohem svého 

in terris incolumitas, quomodo suam dignitatem Dei veritas 
retineat, quomodo regnum Christo sartum tectumque inter 
nos maneat. Digna res auribus tuis, dlgna tua cognitione, 
digna tuo tribunali. 

192 
• 



života utvářel svůj časný a věčný osud. Mravouka 
je v celku nepodstatnou součástí Kalvínovy bohoslo­
vecké soustavy. Celý život člověka je předurčen a 
předjímán v původním výroku Božím, na nějž nemů­
že člověk míti vliv růstem vlastní mravní bytosti. Lid­
ská osobnost jest jednoznačně obrácena k Bohu. Člo­
věk svým osudovým určením směřuje jednosměrně 
k Bohu: jest v Rodstatě tvorem theopatick.ÝIl.! ať už I 
se vůli Boží podřizuje nebo ať se jl protivl. , 

V Kalvínově hodnocení lásky k bližnímu se shle­
dáváme se stejným hlediskem. Milovati člověka ne- I 
má hlubšího smyslu, jde-li pouze o projev lidské so­
gdarity bez ohledu na podstatný úkol všeho tvorstva I 
řis ívati k Boží oslavě.H ) Kalvín uznává positivní 

náboženskou hodnotu světa, jestliže se používá sil " 
v něm působících jako prostředku k nastolení vlády 
Boží vlády a k Boží oslavě. Rozhodující pohnutkou 
ve službách Božího zákona, obsaženého v Písmu a 
především v Desateru přikázání Božích. Vyvolení ne­
ma 'í ovšem dobývat~_ hmotných výhod ze svého zařa­
zení c!9 Kristovy říše. Mají bojovati ve světě.. svo­
bodně užívati jeho darů k Boží slávě, ale nesmějí za­
pomínati, že křesťanova pozemská pouť jest cestou 
kříže po vzoru Spasitelově. 

Náboženským východiskem Kalvínovy individu­
ální i sociální ethiky jest jeho přesvědčení, že ani 
člověk sám ani lidská společnost ve svém celku ne- t, O 
jsou cílem o sobě, nýbrž že mají sloužit ~ uskutečnění . 
Boží. Svět má však být se všemi svými mohutnostmi ) K4 

. všech mravních činů má být poslušnost Boží vůle. 
Člověk jako mravní bytost se má oprostiti od lid .. 
ských zájmů, vznětů, tužeb a přání. 

V Kalvínově theologické ethice se neuvádí iakQ 
rvní mravní zřete!, ab~ člověk .9osáhl záru~ o s.Qáse 

své duše. Závazky mravní povahy souvisí u něho se 
snahou, aby ve větších sociálních celcích a konečně 

44) K, Frohlich vyložil, jak kořeny sociálního idealismu 
vyr(lstají u Kalvina ze sankce, podle které se posuzuje každá 
lidská činnost jako nástroj Boží vťlle a Boží oslavy, ve spise: 
Gottesreich, Welt und Kirche bei Calvin. Mtinchen 1930, 

Edlco BI.h..! •• XI 13 193 



též v celém člověčenstvu vzrů'Stalo vědomí o duchovni 
Jednotě lidského rodu. Nejen člověk jako jednotlivec, 
ale i celek lidské pospolitosti kotví svým osudovým 
určením v Bohu. Kdyby lidé náleželi sami sobě. mohli 
by se projevovati, jak by je napadlo. Mohli by se roz­
hodovati podle svého vla'stního rozumu nebo podle 
choutek, souvisejících s jejich tělesnou přirozeností. 
Poněvadž se však celá naše mravní podstata zakládá 
na Bohu, musíme se zapříti a říditi se v svém životě 
i 'smrti podle Božího rozumu a vůle.4~ ) 

Theopatický zřetel předchází v kalvínovské theo­
logii každému mravně účinnému skutku. Kalvín totiž 
založil ve vědomém rozporu s ethikou filosofického 
racionalismu křesťanskou mravouku na pohnutkách 
nadrozumových. Podle něho nespočívá účel mravního 
úsilí v tom .. aby člověk žil v příjemném souladu s_pří­
rodou. Lidé nejsou pouze živočichy, ale též Božími 
syny, ovšem za předpokladu, že se spravedlností své­
ho života připodobní JeŽÍši Kristu. Boží moudrost a 
vůle mají člověka vésti na každé!!! krok!.u!~zemské­
ho putování směrem k věčnosti. V tom spočívá vý­
znam Božího vůdcovství v lidském životě a lidská od­
pověd' na podněty z Božího světa, které P. Lobstein 
vhodně nazývá božskou pedagogikou v Kalvínově 
theologii.46

) Dobročinnost v~áv~Bůh_ y"liqech 1..ím, 
že je učí užívati osobních schopnostílProsp~chlA. @l~ 
pospolitosti. 

Mravní hledisko kalvinismu bylo častokrát podro­
beno přísnému kriticismu. Vytýká se mu zejména, že 
zaváděním nauky o předurčení zbavuje lidi předpo­
kladů svobodné vůle. S protestantského hlediska od­
mítá základní zásady kalvínovské ethiky T. C. Hall, 
který je považuje spíše za římsko-katolické než za 
reformační these, ač nepřihlíží s náležitou spravedl­
ností k nejhlubším pohnutkám Kalvínovy morální fi-

45 ) Nostri non surnus: ergo quoad licet obliviscarnur nos­
rnetipsos ac nostra ornnia. Rursurn, Dei surnus: illi ergo 
vivarnus ac rnoriamur. Institutio III, 7. 1. 

46) Die Ethik Calvins in ihren Grundztigen entworfen. 
Strassburg 1877. 

194 



losofie.(7
) Ve své filosofň mravnosti opustil Kalvín 

katolickou základnu, poněvadž se vzdal zásady, že 
k vyššímu stupni mravní dokonalosti jest třeba útěku 
se světa a kontemplativního života v klášterech. Kal­
vín přisuzuje naoRak ~odsU!.tnou důležitost "pěsg>vání 
~řesťanské dokonalosti "přímo v každodenním povo­
lání. Staví se důsledně proti ideálu mímosvětského 
asketicismu. S opovržením obviňuje své vrstevníky 
v mnišských řádech, že zakládají svou svatost na le­
nivosti. 

Odmítl též katolickou thesi, že mnišský život při­
-spívá k vyššímu stupni dokonalosti a že naplňuje 
evangelijní radu dobrovolné chudoby, kterou vyžado­
val Ježíš od svých učedníků. V rozlišení dvojího stup­
ně křesťanské dokonalosti spatřuje Kalvín úchylku 
od Boží vůle. Mnichové prý porušují pravý smysl Bo­
žích záměrů s lidmi jednak tím, že lehkovážně sklá­
dají své řeholní sliby a dále že 'Se vyřazují ze světa 
~ůsobem svého života, který odpírá zákonu Božímu. 
Rádoví kněží nedbají pravého smyslu lidského povo­
lání a zasvěcují své životní snažení do služeb sil proti­
boŽ'Ských. Bůh oceňuje více, stará-li se člověk zbožně 
a ctnostně o svou domácnost v nějakém světském po­
volání, než kdyby se osvobodil od všech s~olečen­
sk' ch závazků a než kd by se oddal v nečinnosti a 
vzdálen světa meditacím. Clověk se má v každoden­
iiliil životě odříkati hříchu a tělesných rozkoší, a 
účastniti se obvyklých občanských povolání. Útěkem 
ze světa na poušť nebo na odloučená místa vzbuzuje 
člověk dojem, že nenávidí lidské pokolení. Vyšší stu­
peň dokonalosti nemůže spočívati v odporu k základ­
ním povinnostem, které Bůh člověku ukládá v nor­
málních životních poměrech.48) 

(7) History of Ethies within Organized Christianity. Lon­
don 1910. 

48 ) Pulehrum fult, abdieatis faeultatibus omni terrena 
sollieitudine carere; at pluris a Deo fit familiae pie regendae 
eura, ubi sanetus paterfamilias, omni avaritia, ambitione 
aliisque earnis eupiditatibus solutus et liber, hoc habet sibi 
propositum, ut in certa voeatione Deo serviat. . .. at Chris­
tianae mansuetudinis non est, quasi odio hwnani generis, 

13· 195 



Kalvínova představa křesťanské dokonalosti se 
lišila od měřítka stanoveného katolictvím pro mniš­
ský život. Soudí, že cestu k vyššímu mravnímu sloh!l 
není třeba hledati útěkem ze svět~nýbrž právě nll- , 
QEak, v poslušném konání denních '-povinností, které 
~bou přináší služba Božím zřetelům v pravidelném 
obcanském ~volání. 

- Mravní důležitost, přisuzovaná světským povolá­
ním v kalvínovské ethice, nám ještě vynikne, když si 
uvědomíme, že jeho prostřednictvím má člověk bráti 
podíl na božském řádě. Přirozená lidská nespokoje­
nost s životním údělem se odkazuje do příslušných 
mezí tím, že jest člověku v j~ho -povolání J>řesně urče­
no místo a rozsah působnost!. yyvoleným nadmíru 

rospívá 13ebekázeňJ která je naučí oceniti význam 
vlastního postavení ve :rnolečenském řádu. Tento řád 
stělesňuje Bohem předurčenou ekonomii posvátné 
křesťanské pospolitosti, pokud představuje společnou 
snahu, kterou je nutno projevit v určitém dějinném 
úseku pro upevnění Boží říše. Kaž<ti' člověk jest po­
vinen snášeti bez reptání úzkosti, nesnáze a starosti, 
které s sebou_přináší jeho povolání, jako břímě ulo­
žené od Boha. Žádné povolání ve službě Bohu není 
tak vSední, aby nemělo v sobě mravní hodnotu.49

) 

--AČkoliv uZLuther přičítal povolání nábožensko­
mravní funkcí, nemá u něho tento pojem stejný do­
sah jako u Kalvína.50

) Luther přijal tradičně ustále­
ný smysl soustavy povolání v její společensko-sta­
tické tvářnosti. Viděl v povolání prostředek, s jehož 
pomocí si lidé opatřují životní potřeby a jímž se za­
chovává Bohem stanovený společenský řád. Kalví­
novský ideál povolání se vyznačuje naproti tomu so­
ciálně dynamickou povahou. Oddané plnění pracov­
ních závazků V každém .p.,.ovolání jest ..PQkládáno za 
~ámku, že vyvolení v rámci dané lidskě organisace 

in desertwn et solitudinem confugere, et simul ea officia 
deserere quae Dominus in primiB mandavit. Institutio IV, 
13. 16. 

'9) Tamtéž, III., 10. 6. 
50) Viz o tom podrobněji u Troeltsche: Die Soziallehren. 

str. 625 n. 

196 



chtějí pomáhat při budování Kristova království. 
Základním rysem ethiky povolání u Kalvína jest 

sebezapření. Křesťan má pracovat s náboženskou hor­
livostí pro zřízení Kristovy říše na zemi. Při službě 
Bohu může používati světských prostředků, ale má 
se současně vystříhati nadvlády 'p"ozemských zřetelů. 
Odvaha používati sveta jako tvárné látky, která má 

, vyvoleným sloužiti v jejich životním povolání, aniž by 
se při tom spojovali s mocnostmi protibožskými, jest 
příznačná pro světsk' asketicismus kalvínovského 
bohosloveckého typu a pro útvar pospolitosti na něm 
založený. 

Ústřední činitel utvář~cí v ~alvinismu ethickou 
osnovu křesťanského života, vychází z ožadavku, 
~ se ~olení podřizovali ve všech. situacích svrcho­
'yané vůli Boží. Při tom mají mít věřící na paměti, že I 
se Bůh nespokojuje povrchní poslušností, nýbrž že 
vyžaduje niterné obrození a mravní obnovu celé lidské 
bytosti. Na druhé straně však člověk nemůže dosáh­
nouti přetvoření svého nitra jen ze svého svobodného 
rozhodnutí, nýbrž potřebuje k tomu zásahu božské 
milosti. Kalvín přičítá největší důležitost z novozá­
konního poselství: zaslíbení o odpuštění hříchů na 
straně Boží, a změně lidského smýšlení, které jest 
na 'Straně člověka důsledkem ospravedlnění z víry. 
Pokáním rozumí mravní obrodu Božích dítek podle 
vzoru božské spravedlnosti. Kalvín nehlásá potřebu 
náhlého duševního přelomu s mimořádně dramatic­
kými průvodními zjevy. Spíše má obavu, aby při něm 
nešlo o výtvor klamné autosugesce. Vnitřní přerod 
člověka k synovstyí Božímu chápe jako "pozvolné d~­
stvL Jello základp.í složkou jest integrac~ lidských 
duchovních sil, při nÍŽ dochází k mravnímu očišťo­
vání, které končí tělesnou smrtí. Vyvolení nejsou 
v svém pozemském životě zbaveni pokušení a těles­
ných žádostivostí. Proto se i oni musí očišťovati po­
káním. Jen ve stavu pokání se obrácený křesťan při­
bližuje k obrazu Božímu, neboť v něm se věřící duši 
předvádí dokonalá mravní ucelenost Boží bytosti. 
Ustavičný osobní pokrok směrem k božské spravedl­
nosti předpokládá, aby se vyvolení nepřestávali sou-

197 



diti přísnými mravními normami, které určuje Boží 
zákon. Předurčení lidského osudu nemá znamenati, 
že by čÍověk nemohl v I1rocesu niterného vývoje do­
sahovati mravního zlepšení své lidské "přirozenosti. 
Kalvín uvádí mravní pokrok ve funkcionální souvis­
lost s postupem, jehož dosahují vyvolení ve svém při­
blížení se Boží dokonalosti. Podobnost člověka Bohu 
jest přímo úměrná stupni, ja~ lidská duŠe zrcadli 
Boží obraz. 51) Oblast mravní jest u Kalvína zcela za­
hrnuta do oblasti náboženské. 

Kajícnosti je dán v kalvínovské theologii duchov­
nější význam než v katolické svátosti pokání. Kalvín 
nesouhlasil s katolickým výkladem jednotlivých částí 
tohoto svátostného úkonu. Proti scholastickému po­
jetí dostiučinění zastává stanovisko, že jím možno 
usmířiti církev, nikoliv Boha. V opravdovém--I!.okání 
reformovaného křesťana má jít sice také o umrtvení 
tělesných žádostí, ale člověk má současně upnouti cíl 
svého osobmho štěstÍna poslusnost k přímému smys­
lUBožÍ vůle-;-neobměnitelné církevními -'příkazy. Člo­
vek má umrtvovati své tělo, aby v něm mohl Duch 
Boží lépe vládnouti.52 ) 

Martin Schulze přišel v svém zkoumání poměru 
mezi přítomným a budoucím životem v kalvínovské 
theologii k závěru, že Kalvínův světový názor (po­
dobně jako světový názor Erasma Roterdamského) 
se neodchyloval v své podstatě od mnišského smýš­
lení. Kalvín prý nedospěl ke kladnému hodnocení 
světského povolání a v zásadě nepřekonal mnišský 
ideál mravní dokonalosti. Schulze sice připouští, že 
kalvínovský životní cíl je mravně čistší než cíl mniš­
ský, ale přece se o něm vyslovuje záporně. Duch kal­
vinismu je prý cizí tomuto světu, tím že upíná své 
naděje k životu nadpozemskému.5S

) Podle Schulzeho 

51 ) Institutio ID., 3. 9 . 
• 2) Tamtéž, III., 3. 20. 
53) Calvins Jenseits-Christentum in seinem Verhii.ltnisse 

zu den religičisen Schriften des Erasmus. Gčirlitz 1902. -
Meditatio futurae vitae. lhr Begriff und ihre herrschende 
Stellung im System Calvins. Leipzig 1901. 

198 



se Kalvín více zajímá o výchovný význam povolání 
pro duchovní život lidí, vyvolených k věčné spáse, 
než o objektivní hodnotu jednotlivých povolání pro 
společenské soužití. Kalvinistické ethos prý vede k to­
mu, aby křesťan považoval za svůj hlavní úkol v svém 
povolání odumříti světu. Odpovídá tento výklad sku­
tečnému 'smyslu kalvínovské sociální ethiky? 

V Kalvínově sociální filosofii b la 
žitost věrného plnem tech..P . , s sebou 
I!řináší ravidelné světské ovolání. Soub~žně vybízel 
křesťan~ aby zápasili o uskutečnění říše Kristovy 
.y.. konkrétních poměrech, s nimiž 'se shledávají ve 
světě. Už tato skutečnost popírá oprávnění Schul­
zeovy these, že kalvínovská mravní záměrnost spočí­
vala na mnišských cílech. Monastický postoj k pří­
tomnému 'životu vyrůstal z opovržení k světské si­
tuaci a souvisel s odporem k světským povoláním. 
O tom svědčí monasticismem podporovaný útěk od 
závazků, jichž vyžadovalo zastávání pravidelného 
občanského zaměstnání a k nimž vedl normální život 
v rodině. 

Naproti tomu se nestaví kalvínovský bohoslo­
vecký typ do té míry záporně k skutečnostem pří­
tomného života, jak tvrdí někteří jeho posuzovatelé. 
Zapomínají na Kalvínův požadavek, aby dobré dary, 
které s sebou přináší pozemská pouť, byly věřícími 
vděčně přijímány stejně pro svou užitečnost, jako 
pro potěšení z nich pramenící. Radost z přítomného 
života se v kalvinismu nev lu~~něvadž by to 
odporovalo Božím zaslíbením. Pozemské statky, po­
kud se jich užívá jako prostředku k přirozenému 
clli, k němuž byly stvořeny, napomáhají stvořitel­
skému záměru božské Prozřetelnosti. Bůh svým 
tvůrčím činem uzpů'Sobil potravu nejen k tomu, aby 
sloužila životním nezbytnostem, ale i k tomu, aby se 
z ní mohl člověk těšiti. Podobně jest tomu s funkcí 
lidského oděvu a s celou barvitou krásou Božího díla 
v přírodě. Prorok oprávněně chválil víno rozveselu­
jící srdce člověka a olej rozzařující jeho tvář. Při­
~ená povaha věci stanoví hranice, v jejichž mezích 

199 



jest dovoleno užívati světských statků s radostnou 
mysli a ve shodě se zákonem Božím. H) 

V theologic"'kéOrientači K"alvmove spočívají ko­
řeny jeho světského asketicismu. Na jedné straně 
se pod její zaštitou dovedl oprostit od mnišských zá­
bran, které vyžadovaly pro vyšší stupeň křesťanské 
dokonalosti útěk ze světa. Na drúhé straně měl v ní 
oporu před mravní polovičatostí, k níž vede povolnost 
k tělesným žádostivostem. Touha.po 'Spáse duše Kal­
vínovi nevyluču$ umírněné a .J?ři tom radostné uží­
vání světskfch statků. Znovu se u něho setkáváme 
s představou, že každý nese odpovědnost za vztah 
k vnějším věcem a že se jich má používati jako vlast­
nictví svěřeného od Boha. 

Světský asketicismus opouští mnišskou inhibici 
o zkaženosti pozemských statků v jejich vlastní pod­
statě a s odporem se odvrací od pohnutek útěku ze 
světa ke klášternímu způsobu života. Kalvínovský 
bohoslovecký typ nabádá k odlišnému druhu askese 
než věroučná nauka thomisticko-katolická. Postoj 
kajícného odříkání vede v kalvinismu lidskouduši 
k tomu, aby se stala .ievištěm božslr:ého zásahu, _při 
němž se postupně proměňuje s_polečenství věřících 
kresťanů v obcování svatých. Člověk se nepřipodob­
ňuje Boží dokonalosti útěkem ze světa do klášterní 

l osamocenosti. Naopak má křesťan plniti vůli Boží 

I 
tím, že zůstane sloužit Božím cílům na tom místě 
v pO'Spolitém životě, které mu Bůh v světském povo­
lání pNdělil. 

Arnošt Troeltsch a Max Weber osvětlili při svém 
sociologickém rozboru protestantismu, že základní 
rozdíl mezi pojetím askese ve středověkém kato­
lictví a v kalvinismu záleží v tom, že první z nich 
hledal předpoklady k vyšší mravní úrovni mimo 
svět, druhý je nacházel právě ve světě. Kalvín sku-

M) lam si reputemus quem in finem alimenta creaverit, 
reperiemus non necessitati modo, sed oblectamento quoque 
ac hilaritati voluisse consulere. Sic in vestibus, praeter ne­
cessitatem, finis ei fuit decorum et honestas .... Et ipsae 
naturales rerum dotes satis demonstrant quorswn et quatenus 
frui liceat. lnstitutio III., 10. 2. 

200 



tečně přiznával relativní hodnotu světskému zbo~, 
kud mohlo b' zužitkováno svátnou os olitostí 

vyvolených k Boží oslavě. Sociálně ethické důsledky 
kalvinovské theologie odkazují k instrumentalistic- . 
kému a současně k asketickému chápání světské 
skutečnosti. Na jich podkladě nutně dochází k činné 
účasti křesťanů při konkrétních úkolech politické, 
hospodářské a kulturní organisace společnosti se 
snahou o zlepšení sociálních vztahů mezi lidmi. Po­
hnutka zájmu o vyrovnání sociálních J2!"q!:ikladů )!:Y,­
chází ovšem ze základní theo atic:ke 'ednosmerně 
k Bohu zam.!l.řené tendence kalvínovské ethiky. Na 
rozdíl od Luthera se Kalvín nespokojoval s úsilím 
o duchovní znovuzrození jednotlivců, ospravedlně­
ných vírou. 

Současně s vnitřním přerodem jednotlivých křes­
ťanů mají se též všechny sociální instituce přetvářet 
v pospolitost nového řádu, v níž se stává zřetel spra­
vedlnosti, založené na Božím zákoně, bezpodmínečně 
platným formativním principem. Kalvínovská theo­
logie nabádá k vypracování cílevědQ..mého rogramu, 
~~ně1.!ož j>y se celá sQciálně 1l0sj)Odář§Isá -2blast 
vyrovnávala se svrchovanými nároky Boží vlád 
nad světem. 

Mravní základy Kalvínovy náboženské filosofie 
jest třeba pečlivě zkoumati, aby se obja'snilo, zda 
jest její podstata výlučně pesimistická (jak by 
dogma o predestinaci nasvědčovalo), či připouští-li 
kladné stanovisko k skutečnostem pozemského ži­
vota. O názoru Schulzeově, který stejně jako Rit-schl 
ukazoval pouze na negativní, světu odcizenou po­
vahu Kalvínova asketicismu, jsme se už zmínili. Na 
neštěstí sáhl nejvýznamnější životopisec Kalvínův 
k druhé krajnosti. V své kritické studii o problému 
Kalvínovy reformátorské původnosti 'se Émile Dou­
mergue snažil dokázati, že Kalvínova theologie je 
prosta asketických prvků. 55) Toto tvrzení se mu po-

G5 ) V úvodní essayi spisu: Calvin and the Reformation. 
New York 1909. Mimo něho přispěli svými studiemi August 
Lang, Herman Bavinek a Benjamin B, Warfield, 

201 



dařilo obhájiti pouze částečně. V jeho důkazu lze 
přistoupiti na thesi, že v Kalvínově požadavku sebe­
zapření bylo obsaženo positivní úsilí, aby se osobnost 
věřících scelovala oddaností k přísnému znění Božího 
zákona a aby se osobní mravní ukázněnost vyvole­
ných stala bezpečným základem kolektivní solidarity 
v posvátné církevní pospolitosti. Kalvín v žádném 
případě nechtěl hlásati svou theologii kříže ze zvrá­
cené touhy po šíření utrpení; nejednalo se mu v ní 
o návod k množení mučedníků. 

Proti Ritschlově thesi, že Kalvín podcenil úlohu 
člověka ve světě, zakládaje mravní cíl lidského života 
na odvrácení od světa a na touze po smrti, se staví 
Doumergue se vší rozhodností. Kalvinismus prý ne­
odvádí věřícího od účasti na společenském dění, 
nýbrž naopak mu ukládá, aby činně zasahoval do 
všech jeho oblastí a aby se snažil zmocnit vlády nad 
ním. Doumergue při svém obdivu pro výsledky kal­
vinismu na poli světské kultury a civilisace zapomíná 
připomenouti, že z kalvínovské ethiky nelze odloučiti 
složku asketicismu přemáhajícího svět. 

V Kalvínově nauee o tělesné sebekázni se uplat­
ňuje dvojí hledisko. Př~devším se v I!í vyžadujE1. aby O 
křesťané přemáhali "porušenou tělesnou 'přirozenost 

l)a současně se uznává, že tělesná schránka tvoří 
chrám Ducha svatého. Na rozdíl od ideálu mnišské 
askese Kalvín doporučuje věrné zastávání občanské­
ho povolání v poslušnosti k Bohu. A přece mravní 

.1 podstata jeho nauky jest asketická, ..iestli~ as~e~i­
. cismem rozumíme snah'!!"'po n~rostém POdřIZenI lid­
I ských 'schopI!ostí) tužeb a životních účelů svrcho-

vané vláděJ kterou představuje nadsvětná moudrost 
a vůle Boží. Bohoslovecky typ kafvínovsky dávalid­
stvu vzhledem k dvojí tvářnosti předurčení jednak 
optímistický a jednak pesímistický výhled do bu­
doucnosti, podle toho, zda jde o naděje vyvolených 
či o strach zavržených. Asketická ethika kalvinismu 
se stala myšlenkovou silou nesmírné dynamícké 
účinnosti v dalším duchovním vývoji západoevrop­
ského lidstva. Příspěvek kalvínovské sociální ethiky 

202 



k vývoji hospodářského individualismu a politicko- . 
demokratické samosprávy, jest mimořádně závažný. 
Není však důvodu, abychom si zastírali skutečnost' l 
že výjimečná síla kalvínovského sociálně křesťan­
ského útvaru pramenila z jeho světsky asketického 
východiska. 

Jak souvisí vznik novodobého hospodářského in- 1 
dividualismu sdůsledky Kalvíii() nauk o ~vin­
nosti člověka, aby svou činorodou prací ve světě na­
pomáhal zřetelům vlády Boží a budovaní království 
Kristova? 

Bylo by omylem předpokládati, že Kalvínova na­
uka o předurčení zamítala hodnotu dobrých skutků. 
K jejich blahodárnosti se vyžadovalo, aby byly ovo­
cem duchovního života, znovuzrozeného v Kristu. Na 
rozdíl od katolické nauky kalvinismus jen popírá. že 
b člověk mohl záslužn' i skutk osk ovati Bo­
hu dostiučinění za ~áchané vin . Do~r' i skutky 
se milost Boží nezískává, nýbrž se v j~ch zrodu 
zretelně rojevuje. Proto mají být vyvoleným po­
lii:iutkou k pokorné vděčnosti Bohu a nikoliv zákla­
dem sebevědomé pýchy, pocházející ze samolibého 
záslužnictví. Dobré skutky také nezískaly v kalvinis­
mu povahu libovolného rozhodnutí, ježto se jimi 
ustavuje mravní řád lidského života v podobu dobře 
spořádané stavby; nemá se k nim řistu vati ná­
hodněJ l.!Ýbrž důsledně:... Lidé jsou sice souzeni podle 
skutků, jako stromy podle ovoce, ale dobré skutky 
neospravedlňují ještě člověka před Bohem. Vyvolen­
ci Boží teprve po svém znovuzrození v Kristu pře­
stupují z království hříchu do oblasti, v níž vládne 
Boží spravedlnost; dob~i skutk~ dosvědču'í že 
náležejí do oblasti Kristova království. 56) 

Povolání vyvolených k účasti na vládě Boží není 
jen věcí zdánlivou. Členové posvátné pospolitosti 

56) Ecce, non justificamWl hominem ex operibus coram 
Deo; sed omnes qui ex Deo sunt, dicimus regenerari, et no­
vam creaturam fieri, ut ex regno peccati transeant in regnum 
justitiae, atque hoc testimonio certam facere suam voca­
tionem, et tamquam arbores a fructibus judicari. Institutio 
m., 15.8. 

203 



Kristovy získávají jistotu o svém spasení v neklam­
ných známkách svého znovuzrození. Stav vyvole- " 
nosti u lidí, žijících v milosti Boží, zůstává na venek 
utajen. !rreSťané" však nemají naslouchati ďKběr: 
skému mámení a pochybovati o své vyvolenosti, 
nýbrž jsou povinni s jistotou důvěřovat, že se na ně 
vztahuje omilostňující rozsudek Boží. Věřící malí 
spatřovati předobraz svého lidského určeni -y"'~zem­
ském osudu Kristově. Nikdo z ~ných se nesmí 
svévolně vzdáliti od~ zápisu svých skutků_ v knize=:ž!­
~fa, PřI ~ ně~ _ s~,-}lvádí 1idské povor~ní v u kaž,dého 
Jedince do stavu ucinnosti. Opravdovl kresťane ne­
siiieJí ·1Jýtí otřěseni v důvěře ve 'svou vyvolenost 
špatným příkladem lidí, kteří zdánlivě zprvu ke 
Kristu příslušeli a později od něho odpadli. 

Každá snaha po osobním úspěchu ve světě má 
bf(ří~ena ohledem na to} že člověk jest zavázanJ aby 
v'p'rvéřa.de sloužil k Boží oslavě. Přes to Kalvín ne­
Vyloučil z království Kristova proces sociálně osmo­
tický, k němuž dochází tím, že se lidé snaží povznésti 
k vyšší životní úrovni v hmotném i v duchovním 
smyslu. Přizn!11 též jednotlivcům právo na soukr:0II!.é 
vlastnictví, ač je omezuje požadavkeJl!, abY.11dé po­
užívali pozemských statků se zřetelem k jejich slu· 
žebnosti boŽ's~ účelům. Za mravně přípustné hos­
podářství považuje jen takové nakládání se svěře· 
nými statky, které přispívá k blahu celé posvátné 
pospolitosti vyvolených křesťanů. Ekonomické hle­
disko má být určováno tak, aby odpovídalo nárokům 
Božího vladařství a aby napomáhalo výstavbě cír­
kevního společenství. Funl;rcionálním sepětím hos­
podářského zájmu s oblastí duchovně náboženskou 
opatřuje Kalvín kolektivnímu hospodařeni i indi­
viduálnímu podnikání božskou sankci. 

V kladném postoji k hospodářské oblasti, jež byl~ 
za určitých podmínek včleněna do pole nábožensko­
církevního, spočívá základní odklon " sociální nauk~ 
kalvínovské od teorie thomistické i lutherovskéJ 
Hospodářské p<>dnikání, do něhož se z~hrn!!.ie v kal~ 
vinismu též peněžnictví a obchod, ne,Eředst2vuje j~ 

204 



~bor P9volání, za něž by se slušní lidé měli stydět. 
Kalvín pripouštěl, že pospolité hospodaření tvoří nor­
mální oblast sociálně prospěšné činnosti a dovolával 
se pro její oprávnění biblických autorit; církev se 
má zajímati o cíle a metody hospodářského života. 
Pokládá za samozřejmé, že lidé smějí :Qoužívati bez 
oba z věčn ' ch trestů a plným rávem všech statků 
_]30 a sverenýcií'a to pod jedinou :Qodi'ňínkou, že 
se o ně budou sdíleti s bližními, vedeni duchem lásky 
iStedrosti. 

Nového důrazu se u Kalvína dostalo zájmu o po­
sílení funkcionálních vztahů ve společenství znovu­
zrozených křesťanů, z nichž každý má používati 
svých schopností a výsad pro dobro celku. Vyvolení 
n~sdějí v~šovati svůj vlastní J?rosJ!ěch, nýbrž mají 
~ e vším ostatním celou svou 'Sociální aktivitou 
P!ihlízeti k zdárné výstavbě církevního bratrstva. 
Ve vztahu k bližnímu má ryznačovat křesťanův'po­
stoj laskavost a ochotqJ>omoci závi§l.ém!Ldruhu vy­
cháze 'ící z řesvědčeníJ že Bůh od každého yyža­
d~, aby mu rydal Jločet ze šafářování se svěřeným 
zbozÍm. Náboženský zřetel kalvinismu se přenáší se 
svou důslednou theopatickou zaměřeností též do 
oblasti sociálně ethické a šíří v ní ducha vespolné po­
moci. Trpícímu druhu má člověk sloužiti, poněvadž 
to Bůh přikazuje. Konečný cíl služby bližnímu ne­
~čívá však ani podle směrnic kalvínovského boho­
sloveckého typu v snaze o zlepšení sociálních po­
iřiěřU, nýbrž ve výstavbě osvátné :Qo~olitosti v níž 
se už na tomto světě zrcadlí vláda Boží a uskuteč­
ňuje království Kristovo.~7) 

Ethos kalvínovské theologie se vyznačuje do té 
míry úsilím o dosažení zájmové jednoty v církevní 
pospolitosti, že naléhavě nabádá k pěstění společen-

G7) Sic pius vir, quidquid potest, fratribus debet posse, 
sibi non aliter privatim consulendo quam ut ad communem 
ecclesiae aedificationem intentus sit animus. Haec itaque ait 
Dobis ad benignitatem beneficentiamque methodus: quid­
quid in nos Deus contulit, quo proximum queamus adjuvare, 
ejus nos esse oeconomos, qui ad reddendam dispensationia 
rationem astringimur. Tamtéž, III., 7. 5. 

205 



ské solidarity mezi křesťany. Ačkoliv kalvinismus 
v zá'Sadě uznává jednotlivcovo ~rá vo na Sou~.I'orné 
vlastnictví hospodářských statků, přece v něm roz­
hoduje ohled na Božfřád do té míry, že se v~ - sm~u 
starokřesťanské tradice stanoví, aby veškeré světské 
zbo~ sloužilo -'potřebám celé posvátné pospolitosti 
věřících. Tato zásada měla svůj význam při budo­
vání křesťanské dobročinnosti na podkladě kalví­
novské theologie, poněvadž pomáhala tlumiti mrav­
ně záporný vliv Kalvínovy nauky o předurčení 
k věčné spáse a k věčné záhubě. Stále ovšem trvalo 
nebezpečí, že se konkrétním sociálně závislým jedin­
cům pomoci nedostane a že zamítavé stanovi'Sko 
bude odůvodňováno poukazem na to, že zbídačelý 
druh neodpovídá předpokladům, podle nichž se vě­
řící zařazují do království Kristova. 

Kalvín neuznával mravní oprávnění hos~odář­
ského úm:!ěchl,!, ne~očívá-li na Božím požehnání. Na 
druhé straně však počítal s impulsivní stránkou lid­
ské přirozenosti, která touží po bezpečné hospodář­
ské úrovni. K vrozeným náklonnostem lidským patří 
podle něho vůle panovati a hromaditi bohatství. Hlu­
boce zakořeněné obavy nutí člověka, aby se vyhnul 
podřadnému postavení ve společnosti, které souvisí 
s chudobou a je doprovázeno nedostatkem vážnosti 
a důstojenství. Kalvínovský bohoslovecký typ se od­
klonil od mnišského ideálu, který velebil dobrovol­
nou chudobu a odloučení od světa v kontemplaci jako 
předpoklad dokonalejšího přiblížení člověka k Bohu. 
Naproti tomu kalvinismus .Eebrání lidské touze ~ 
společenském povznesení a -.PO hos~odářském . úspe­
chu, jestliže jich věřící dosáhli při poslušnosti k Bo-

l žIiii"Iiarokúm; pod touto podnlínkou jsou známkou 
Boží piTzřiei 'Souvisejí i jinak s celkovým stavem 
vyvolení pro blažený osud věčné spásy. 

V souhlase s celkovou tendencí křesťanského ná­
boženství neopomenul Kalvín upozorniti na nebez­
pečí, pramenící jednak z nekontrolované touhy po 
získání bohatství, nebo z bezohledné vůle k moci a 
k viditelnému úspěchu. Lidé, kteří se ženou bez 
zřetele k božskému zákonu za bohatstvím a za svět-

206 



skými poctami, se mohou na rvní . evit 
úspěšně ·Šími než jejich s oluobčané, vedome _se 
s ravu 'ící dle J?říkazů svrchované vůle Boží. Přece 
vsa jsou vyvolenci BoZi v nesmírné výhodě před 
lidmi, ovláda~i jedině světsk' i zájmy, ponevadž 
je na cestě věcného spa'Sem vede, osvěcuje a řídí 
svou moudrostí sám Bůh. Nebylo vůbec Kalvínovým 
úmyslem, aby vyloučil mravní přípustnost zajmu na 
osobním úspěchu z hospodářského podnikání. Slo 
mu jen o jasné vytčení zásady, že hospodářská oblast 
není mravně neutrálním polem . na němž by smělo I 
do 'íti k bezohledné soutěživosti ~ezi zišt!!Ými ten­
dencemi "'podnikatelů, nýbrž místem, na němž má 
b ' ři oslušnosti k Božímu zákonu zjevena velikost 
a sláva Boží. Snaha o získání světských statků Kal- I 
vínovi znamená součást přirozené a zdravé péče o je­
dincovu sebezáchovu. V zásadě se neprotiví Božím 
záměrům, jestliže se uplatňuje v souhlase s BoŽÍ 
vůlí. Bohatství se nemá státi cílem samo v sobě. Ne­
vznika jen jako vj:sledek lidské "'p'řičinlivosti n 'brž 
jest viditelným darem božské milosti, která osil~ 
člověka v trpělivé a neumdlévající racovitosti. Bez 
Božího požehnání očekává člověka jen bída a ne· 
štěstí; opravdový životní úspěch, zakládající trvalé 
lidské štěstí, jest nedosažitelný, nepřispěje-li člověku 
Bůh svou pomocí. V tomto 'Směru může kalvinismus 
navázati na blahodárné účinky sepětí oblasti ná­
boženské s oblastí mravní. Křesťan se smí domáhati 
jen t~ mí~ štěstí, 'aké by mohl užívati v nevinnosti 
a v čistotě duše a při ustavičném podřízení své ži­
Y9tní činnosti nadsvětnému zákonu Božímu.58 ) 

Sociálně hospodářský postoj Kalvínův byl pod­
míněn jiným společenským prostředím, než bylo ono, 
v němž žil jeho starší vrstevník Martin Luther. 
Kdežto lutherská církev v Německu se vyvíjela 
v prostředí převážně zemědělské organisace hospo­
dářské, Ženeva doby Kalvínovy vyrůstala v jedno 
z důležitých obchodních a finančních středisek počí­
najícího období soukromo - kapitalistického. Refor-

OS) Tamtéž, lIL, 7. 9. 

207 



movaná církev kalvínská v Zenevě (s přidruženými 
náboženskými obcemi ve Švýcarsku) nemohla po­
čítati na mocenskou ochranu světského ramene; 
musela se spolehnouti sama na sebe při obraně ná­
boženské pravdy v duchu Kalvínova učení. Shodou 
okolnO'stí byla nucena pečovati, aby se dostalo pří­
střeší a prostředků k živobytí také souvěrcům, kteří 
se k ní (jako vyhoštěnci pro víru z okolních zemí) 
utekli s prosbou o zastání a o umožnění další exi-

l stence. Též z tohoto církevně politického důvodu 
byla celková hospodářská situace ženevské nábo­
ženské obce už za života Kalvínova podrobována 
pečlivým úvahám. 

I Měnící se situací sociálně politickou byl Kalvín 
z vnějšku nucen, aby revidoval v nejednom ohledu 
záporné stanovisko některých církevních otců k zá­
kladním skutečnostem hospodářského života. Sou­
!rromé vlastnictví uznával za J)rávní oJ.)atření, jímž 
mělo být umožněno, aby se hmothé dary, svěřené 
Bohem k užitku . člověka, staly skutečně služebnost­
mi, osvědčujícínii Boží záměry s lidmi. Připouštěl 
oprávněnost půjčky peněz na úrok a stanovil nej­
vyššÍ hranici úrokové míry na 5 % . Na rozdíl od 
Luthera a v souhlase s Antonínem z Florencie vy­
cházel z názoru, že se peníze ve spojení s pracovní 
energií stávají zdrojem nových hospodářských stat­
ků. Nikdo však nemá považovati peněžní investice 
za jediný prostředek k opatřování živobytí. Společně 
s novokřtěnci sdílel Kalvín přesvědčení o nebezpečí 
démonických vzruchů, které ve světě vznikají spo:' 
lečně s neukázněnou touhou po hospodářském zisku, 
ac v kritice peněžnické soustavy rodícího se hospo­
dářského individualismu byl mnohem umírněnější 
než oni. 

Poměrně kladný postoj Kalvínův k tvoření kapi­
tálových statků a jeho ethika povolání, která pova­
žovala účast na hospodářském životě za jeden z vý­
značných nástrojů k šíření vlády Boží mezi lidmi, 
byly Maxu Weberovi podnětem, aby kalvínovské ethos 
uvedl do úzké spojitosti s duchem novodobého ka­
pitalismu. V Kalvínově bohoslovecké nauce Weber 

208 



zdůrazňuje vliv, jímž bohostředné základy sociální 
činorodosti působily na povahu světského aske­
ticismu. Nauka o naprosté předurčenosti lidských 
osudů dává sice, jak soudí Weber, otázce o jistotě 
spasení povahu enygmatickou (v životě pozemském 
nikdo nerozluští, zda byl předurčen k spasení či k za­
tracení); přesto však Kalvín vychovával své stou­
pence k důvěře, že on~ patří do kruhu vyvolených. 
Podle Webera59

) se projevuje důsledek nauky o před­
určení obdobnou snahou, ab věřící osvedčil své vy­
volení dobr:ými skutky, jako je tomu v katolictví. 
A přece je mezi pojetím mravního dosahu dobrých 
skutků v těchto dvou bohosloveckých soustavách 
podstatný rozdíl. Katolicismus vychází vstříc psy­
chologii hřešícího člověka a přibližuje se mu více než 
kalvinismus. Podle katolické nauky jest věčný osud 
duší spoluurčován zbožným úmyslem věřících křes­
ťanů, kteří dosáhnuvše svátostného rozhřešení, vy­
konávají záslužné skutky; obrácené k účelu, předem 
schválenému církevní autoritou. Člověk hřeší, pod­
řídí se pokání, podá v dobrých skutcích dostiučinění , 
které mu bylo uloženo, a může se znovu s důvěrou 
obrátit na zpovědníka s prosbou o rozhřešení nových 
hříchů. Weber právem poukazuje na to, že tento po­
stup není v kalvinismu přípustný. Bůh kalvínovské 
theologie chce od vyvolených, aby mu sloužili -,-,živo­
tem -dobrých skutků", a nespokojuje se oddělenými 
skupenstvími dob~h ředsevzetí a záslužných činů, 
které člověk _~koná !pezi jednotli\TÝl!li zpovědními 
úko~. . 

Oba klasické druhy křesťanského asketicismu 
vedou k pěstováni racionálních metod sebekázně. 
Kalvínovská askese na rozdíl od askese mnišské spa­
třovala jádro svatosti v zápasu s démonickými sila­
mi, působícími ve světě a to tváří v tvář pokušením 
obyčejného, občanského, každodenního života. Kal­
vÍnovské ethos se vyznačovalo činorodou vůlí, aby 

19) Gesammelte Aufsii.tze zur Religionssoziologie I. Die · 
Protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus. Tii­
bingen 1923, 2. vyd. 

Eclic. BI.hodov Xl 14 209 



celý svět byl Eokřesťanštěn, takže svět~ká {>ovolání 
měla být ·cele ·proniknuta loyalitou k božskému řádu. 

S podobnou jasnoZřivosti jako Weber pronikl t éž 
R. H. Tawney do problému sociálně náboženské pod­
míněnosti počátků hospodářského indvidualismu.60

) 

Podle výsledků jeho badání přes~l kalvinismus kri­
tisovati bohatství jako věc nesrovnatelnou s mravní 
dokonalostí a obrátil své výtky "pouze "protizn~llží­
vání vlastnických práv. Kalvínovská sociální ethika, 
soudí Tawney, přestala vylučovati hospodářské po­
hnutky z oblasti ducha; naopak povýšila podnika­
vost, prozíravost a pracovní houževnatost na hospo­
dářské ctnosti. Neviděla už v bohatci kořistníka, 
který. by se byl nezMně musel Qb()h!J,tit jen na vrllb 
zbídačení chud;ých .lidí. Sociálně ethický podklad 
kalvinismu podporoval tendenci, aby se vynořila 
nová měšťanská třída ranného kapitalismu. S jeho 
přispěním osvojila si tato nově pronikající třída po­
žehnání, plynoucí ze soustavné racionalisace život­
ních zájmů. Záměrně pěstovaná sebekázeň tvořila 
~hologickou zásobárnu skr:yté 'pracovní energie, 

jíz s prospěchem -PQ.užila nová technika kapitalistic­
kého hospodářství. Současně s tímto zevnějším pro­
cesem pronikalo v měšťanské třídě přesvědčení, že 
ve vzrůstu bohatství získává podnikavý a hospodář­
sky zdatný jedinec nejen školu k zdokonalování své­
ho charakteru, ale i příležitost k oslavě Boha, a to 
cestou vytrvalé, neumdlévající pracovitosti. 
--vývoj hlavních rysů kalvinovské sociální ethiky 
sledoval Weber dále k jejím logickým důsledkům 
v anglicko-americkém puritánství, v němž bylo pro­
testanské ethos vypracováno v příkladný útvar svět­
ského asketicismu. Při svém rozboru literárních prací 
Richarda Baxtera (kterého právem považuje za ty­
pického představitele puritánské morálky), snažil se 
Weber vyznačiti, v čem záležela zvláštní povaha svět­
ské askese v puritanismu. Charakteristický ráz neo­
kalvinistické, puritánské ethiky se projevuje přede­
vším pojetím povolání. Puritanismus spatřoval v sou-

60) Religion and the Rise of Capitalism. London 1926. 

210 



stavě ovolání ro ·ev vůle BoŽÍ. Věrné lnění zá­
vazků, plynoucích z povolání, se považovalo za ná~o­
zenskou povinnost. U Tomáše Aquinského neměla 
etliika povolání daleko té důležitosti, jako v kalví­
novském bohosloveckém typu. Thomismus svazoval 
význam světských povolání toliko s řádem přiroze­
ných příčin a nikoliv s řádem příčin nadpřirozených 
jak činí kalvinismus. Baxter i jiní představitelé kal­
vinistického dědictví v puritanismu zastávali funk­
cionalistický postoj k životnímu "povolání. ,Kdežto 
lutherovská theologie se většinou spokojovala s trp­
ným podřízením přisouzenému sociálnímu postavení, 
kalvínsko-puritánský bohoslovecký typ se stavěl za 
vědomě volenou a metodicky účelnou průpravu k ur­
čitému oboru společenské zaměstnanosti, aby v něm 
b I člověk odborně uzpůsoben k službě Bohu i lidem. 

O přípustnosti majetku se Baxter vy:slovoval 
~ritickými výhradami. Bohatí lidé jsou -podle ·eho 
~udu v ustavičném nebe~ečí, že jejich 'práce k Boží 
oslavě bude znesnadňována ohledy na pozemské zbo­
zÍ. Křesťan se nemá bát lopoty, nýbrž s nadšením 
sloužiti v svém povolání, čímž dokazuje, že žije ve 
stavu Boží milosti. Čas se stal pro puritánskou ethi­
ku jako racionální měřítko poskytnutých služeb s ná­
boženského hlediska činitelem nesmírně vzácným. 
Teprve procesem metamorfosy účelů se ethika mo­
derního kapitalistického hospodářství osamostatnila 
od prvotního cíle kalvínovské mravouky. Původním 
kritetiem mravní hodnoty 'povolání byla ~oslušnost 
k Božímu zákonu, jíž měla být podřízena racionali­
sace pracovního postupu. Až mnohem později na­
stoupilo na mí'Sto tohoto náboženského postoje hle­
disko většího osobního zisku. Kalvínovsko-puritán- \ 
ské memento, že čas jest v časnosti měřítkem pro 
přípravu na věčnost, bylo v dalším vývoji zužitková­
no na obchodnickou poučku, že čas j'Sou peníze. 

První stopy pragmatického hodnocení vnesl do 
puritánského pojetí životního povolání už Baxter. 
Opustil totiž zcela Lutherův ideál ustáleného světa 
povolání a postavil se za Kalvínovo dynamické pojetí 

14' 211 



povolání. Křesťanům puritánského smýšlení Baxter 
doporučuje, aby si zvolili zaměstnání, v němž mohou 
dosáhnouti co největšího úspěchu, dovoleného práv­
ním řádem, nechtějí-li křížiti cíle svého životního po­
volání, stanoveného Bohem. Mohou-li si opatřiti vý­
nosnější postavení, než dříve zastávali, aniž by při 
tom mravně uškodili sobě nebo svému bližnímu, uklá­
dá se jim to dokonce za povinnost. Mají tím doká­
zati, že jsou věrnými služebníky Božími a že užívají 
darů sobě svěřených pro Boží cíle. Člověk smí usilo­
vati o bohatství, pokud to činí s myšlenkou na Boha. 
a nikoliv s myšlenkou na hřích. 

Puritáni se řídili Kalvínovou zásadou nepochy­
bovati o naději na vlastní spásu. Většinou pokládali 
~a prokázané, že patří k obci vyvolenců Božích. An­
gličtí a američtí pokračovatelé v kalvínovské refor­
maci opřeli svůj životní názor o přesvědčení, že obda-

I řenost hmotnými statky jest možno považovati za 
znamení Boží milosti. V období počátků hospodářského 
individualismu (jež označuje Weber za hrdinské ob­
dobí kapitalismu) byla zištnost při hromadění po­
zemských statků považována za hříšnou, jen pokud 
sloužila sama o sobě za cíl. Jestliže však reformo­
vaný křesťan puritánského ražení získával bohatství 
svědomitostí a přičinlivostí v svém povolání s myš­
lenkou na osti-íhání zákona Božího, nedopouštěl se 
podle svých mravních zásad nejen ničeho nezákon­
ného, nýbrž mohl si vzrůstajícím blahobytem ově­
řiti stupeň Boží náklonnosti k sobě. 

Weberovi ~atří zásluha, žeprvní uJ.lozornil na dů­
ležitY vztah mezi činitelem ideologickým a ekono­
mic~ při vynoření ducha moderního kapitalismu. 
Kalvínovská sociální ethika, dále propracovaná v an-­
glickém a americkém puritanismu, se vyznačuje po­
dle Weberovy teorie v hospodářské oblasti dvěma ten­
dencemi. První ~odmiňovala vzrůst bohatství a zvláš­
tě rychlé tvoření kapitálových statků tím, že podpo­
rovala racionální, činorodou a neumdlévající praco­
vitost v životním ~ovolání. Druhá se obrátila proti !~ 
přepychovému, marnotratnému a nápadně honosné­
mu životnímu slohu, v němž st libovala feudální 

212 



šlechta. Kalvinismus současně podněcoval k následo­
vání pracovní energie a stupňované životní úrov­
ně, kterou si osvojil střední měšťanský stav. Při vy­
týčení mravních zásad, jimiž se řídila . puritánsky 
orientovaná buržoasie, byl položen důraz na to.! aby 
se ma 'etku užívalo ke zvýšení výkonnosti v..povolánL ' 
Vlastnických práv se nemělo zneužívati k opatřování 
hříšných radovánek a kratochvílí bez zřetele k celko­
vému smyslu lidského života na světě a ve věčnosti. 
V kalvínovsko-puritánském pojetí znamenalo povo­
lání víta!!ý prostředek, v jehož rámci mohl člověk 
na nouti své nejlepší tělesné i duševní scho nosti, 
aby si stále před Bohem, před světem i před vlastním 
svědomím ~řejmoval oprávněnost svého přesvědče­
nI, že pati-í mezi volené. 

Teorie o podmíněnosti vývojového procesu v po­
čátcích soukromo-kapitalistické soustavy protestant­
skou sociální ethikou se stala předmětem souhlas­
ných i kritických posudků u mnohých národohospo­
dářů, kulturních sociologů a theologů. Z nich Wlinsch 
dospěl při 'svém rozboru stanoviska Weberova k zá­
věru, že Weber přecenil vliv kalvinismu na ducha 
kapitalistické soustavy, kdežto Troeltsch přišel k po­
dobnému úsudku jako Weber. 

Wlinsch podrobil zkoumání zvláště Weberovu 
thesi, že pěstování puritánských ctností duchovně 
podmínilo vznik moderního kapitalismu. 61 ) Tváří 
v tvář nadměrnému vzrůstu amerického finančního 
kapitálu vylučuje možnost, že by puritanismus byl 
mravně odpověden za počátky procesu, který vedl 
spolu s hospodářským individualismem ke kreaci ob­
rovského peněžního bohatsvL Při ouští sice že We­
ber očítal s podstatnou změnou, která nastala tím, 
ze hospodářský individualismus nahradil pábožen­
sky posvěcené ethos klasického kalvinismu pozdější 
ten encí k bezohledné soutěživosti. Weber prý 
však nedovedl rozlisiti mezi ethikou povolání u Kal­
vína a u Baxtera na jedné straně, a u Benjamina 
Franklina na straně druhé. Wlinsch si nedovede 

Ul) Evangelische Wirtschaftsethik, str. 337 n. 

213 



představit, že by se na pozadí kalvínovsko-puritán­
ského bohosloveckého typu mohl vynořiti útvar ka­
pitalistické hospodářské soustavy. :Mravní zásady 
:se~mina Franklina, které byly odvozeny z raciona­
listických zdrojf1 osvícenstvít za to ~ovažuje za osno­
vatelky ethiky práce v kapitalistickém řádě. Frank­
lin se však podle Wiinsche liší v motivaci cíle hospo­
dářské činnosti podstatně od Kalvina i od Baxtera. 
Naproti tomu se prý B. Franklin shoduje s Andre­
wem Carnegiem v základním principu, tvořícím že­
noucí sílu kapitalistického podnikatelství a hlásají­
cím, že možnosti zisku jsou neomezené. Franklin též 
s pozdějšími teoretiky hospodářského indívidualismu 
sdílel racionalistický a optimistický pohled na svět. 
Naproti tomu prý lmlvinismus odporoval zásadě ne­
ohraničitelného zisku a stavěl se zdrželivě k mož­
nostem nepředvídatelného hospodářského pokroku, 
založeného na lidských vynálezech. 

Ethos kalvínovské sociální filosofie pronikalo po­
dle Wiinsche na pole vznikající kapitalistické sousta­
vy v třech tendencích: a) V kalvinismu je ukryto ne­
bezpečí, že záruka spasení nebude hledána v jisti­
nách povahy náboženské, nýbrž že průkaz vyvole­
nosti bude spatřován ve vnějším, hmotně prokaza­
telném úspěchu. b) Další nesnáz pramenila ze zásady 
kalvínovské ethiky, že příležitosti k hospodářskému 

dnikání lidem poskytuje Bůh. Snadno z toho může 
vzniknouti pochybnost, zda Bůh neposkytuje člověku 
právě ty příležitosti, které jsou nejvýhodnější s hle­
diska peněžního zisku. c) Hlavní zájem kalvinismu je 
upřen k životu nadsvětnému bez dostatečného zřetele 
k těm -.l>Otřebám člověka, které plynou z nutnosti spo­
lečenského soužití. Příkaz milovati bližního pro ná­
boženskou hodnotu lid'Ství samého kalvínovské ethice 
povolání zcela schází. Mravní pole se pak snadno stá­
vá obětí démonických mocností, útočících proti němu 
z hmotných pevností, v nichž rozhoduje jedině zřetel 
neomezeného hospodářského zisku. 

Z Wiinschova retrospektivního pohledu nabývá 
převahy spíše mocenský vliv, s kterým se vítězně 

214 



pronikající kapitalistický duch obrací proti duchov­
ním. silám kalvínovské sociální ethiky; ta se d ná­
porem zevnějších sil stává světskou, místo aby zdu­
chovňovala proces individualistického vyrobnlho a 
's otřebního hospodářství. I když ještě na povrchu 
někde přetrvává původní náboženská pohnutka inru­
viduálně ekonomického podnikání, Bůh přestává být 
v kapitalistickém řádu cílem životního snažení a 
lunotná prosperita se povyšuje na modlu, nad níž se 
neuznává žádné vyšší normy.62) 

Oblast náboženskou a oblast hospodářskou pova­
žuje Wlinsch za pole ležící vedle sebe, kdežto Webero­
vi znamenal náboženský činitel ideologického určo­
vatele hospodářských skutečností. Kapitalistický 
duch se podle Wlinschova soudu vyvíjí svou vlastní 
niternou logikou k realistickému ovládání hospodář­
ské situace, podobně jako se kalvinismus orientuje 
podle své náboženské sankce v oblasti světa duchov­
ního. Za otce moderního ka'pitalistického ducha 'est 
považovati B. Franklina, jehož zásady nebyly ovo­
cem kaIvínovsko - protestantské asketické ethiky, 
1!ibrž prozařuje prý z nich spíše sociální filosofie 
doby osvícenské. 

- Přihlížeje k vlastní podstatě hospodářské ethiky 
kaIvínovské, Wiinsch uznává, že se k jejím.u označeni 
dobře hodí výraz světského asketicismu, ač ji ovšem 
nemohl nikterak zbav1ti nebezpečí, které v sobě cho­
vá. Wiinsch však při tom příliš, neoceňuje náboženské 
ctnosti, ozdobující v oblasti puritánského duchovní­
ho vlivu kapitalisticko-"křesťanskou" hrabivost, kte­
rá provází průmyslovou civilisaci anglického a ame­
rického světa. Připouští, že Ruritánský životní názor 
může dáti solidní základnu k _ blahobytnému s'pole­
čenskému 'postavení. Avšak náboženské východisko 
kalvínovského bohosloveckého typu považuje za na­
~rosto odlišné od ducha výbojného ka~italismu, jak 
se projevil zvláště od 19. století v průmyslovém a pe­
něžním životě americkém. 

Obšírná kritika Wiinschova upozorňuje oprávně-

0' ) Evangelische Wirtschaftsethik, str, 344, 

215 



ně na některé slabiny teorie Weberovy, aniž by do­
vedla oceniti pronikavost Weberova pohledu na poměr 
mezi hospodářskou a náboženskou oblastí. Weberovi 
jako odborníku v národohospodářské vědě nezůstala 
utajena samozřejmá skutečnost, že příčinné zřetězení 
hospodářských procesů není uzavřeno vlivy řádu du­
chovně náboženského, jež však v této souvislosti příliš 
jednostranně zařadil do okruhu kalvínovsko-puritán­
ské sociální ethiky. Yzájemná .Eodmíněnost mezi řadou 
I!rocesů sociálně hospodářských a mezi řadou pro­
cesů poval.!Y nábožensko-mravní "patřila k sociolQgic­
kým předpokladům, z nichž Weber vycházel při svém 
výzkumu. Nezastíral si tragický důsledek tohoto 
oboustranného příčinného spojení, který se projevil 
rozsáhlejším působením hospodářského sektoru na 
sektor náboženský, místo aby tomu bylo naopak. Ne­
vytvořily zajisté pouze puritánské duchovní ideály 
příznivé psychologické disposice pro vynoření indivi­
dualisticky založené soukromo-kapitalistické sousta­
vy. Souběžně též v I}ové organisaci hospodářského . 
života vyvstalo sílové ghnisko, působící jako pramen 
mocné a svézákonné sociální kausality, zasahující též 
náboženskou oblast. V tomto ohnisku sluší hledati 
původ magnetické síly, která byla příčinou zmíněné 
již metamorfosy účelů a převedla cíl pospolitého hos­
podaření od poplatnosti k zřetelům Boží slávy k zá­
jmům na hmotném zisku a na hromadění peněžních 
reserv. Ve studii Weberově se též poučíme o tom, že 
P.!lritánskUohnut~ k hospodářské činnosti degene­
rovaly už v osmnáctém století a že místo nich po­
stupně ovi1dly zřetele světského utilitarismu, s poza~ 
dím mimonáboženským. 

V své teorii Weber též správně rozpoznal, že kal­
vínovské ethos obsahovalo v nauce o předurčení 
prvky, které od kořene vylučovaly možnost, aby se 
sociální ethika na něm založená osvědčila jako mrav­
ně bezpečná směrnice společenského soužití. Kalvi­
!!ismus ani nemohl míti zájmu na ~ovnání s1!Qle­
čensk~ protikladů "p"odle zásaqy sociální spravedl­
posti. y tomto bohosloveckém typu byla již předem 
opatřena náboženská sankce hospodářskému yykofis-

216 



ťování. Vžd ť hospodářská prosperita byla prohlá­
leiia"za důkaz vyvo em věčné spase, lffiežto chU­
doba a sociální závislost za znamení věčnéhozatra­
c~nCMravm důležitoSt, připIsovaná svělskemu povo­
lání, za toho předpokladu, že se člověk v daném čase 
osvědčí jako služebník Boží vlády, nabádala k vypra­
cování záměrně osnovaných pracovních a podnika­
telských metod. 

Při svém posudku Weberovy hypothesy položil 
Wlinsch upřílišněný důraz na to, že Franklinův so­
ciální postoj se vytvářel pod vlivem osvícenského 
racionalismu. Vždyť Weber uvádí, že Franklin byl 
v svém o'sobním duchovním životě bezbarvý deista. 
Wlinsch přikládal též zbytečně velkou důležitost 
mimo-kalvínovské povaze sociálně ethických zá­
sad Franklinových, když přece Weber sám v nich 
shledává jen následky puritánského asketicismu, je­
jichž původní náboženský význam v době Franklino­
vě odumřel. Wlinsch si zakládá na svém odporu 
k "pokrytectví puritánských ctností" a odmítá při­
znati příznivé následky puritánské mravní rozhod­
nosti pro oblast sociálně hospodářskou. V celku pro­
jevuje na theologa až zarážející nedostatek víry v pů­
sobivost náboženské ideologie při utváření sociální 
tvářnosti lidské pospolitosti. . 

Odvážná these, že mravní a rozumové stanoviště I 
bylo v počátečním vývoji hospodářského individualis­
mu spolupodmíněno psychologickým prostředím, vy- " 
tvořeným kalvínovsko-puritánským bohosloveckým I 
typem, musí být ověřována na podkladě dalšího děje­
pisného badání. Bude nutno osvětliti, pokud hospo­
dářská situace pozdního středověku spoluurčovala 
další vývoj katolické sociální teorie. Dále bude třeba 
zkoumati, do jaké míry racionalistické a humanistic­
ké vlivy renesanční podněcovaly novou orientaci ve 
filosofii mravnosti a v morální theologii. Konečně 
nebude bez užitku výzkum sociální změny, která sig­
nalisovala příchod nové doby jednak rozvojem sou­
kromo-kapitalistického hospodaření, jednak souběžně 
postupujícím přerodem, při ně~ž část západoevrop­
ského lidstva přešla od životního názoru katolicko-

217 



thomistického k bohosloveckým soustavám nábožen­
ské reformace. 

Pronikavý a průkopnický rozbor Weberův nemohl 
přirozeně znamenati poslední slovo, poněvadž sáro 
v oboru sociologie náboženství naznačoval cestu k slo­
vům. prvním. Nebyly v něm zváženy všechny sociálně 
hospodářské, duchovně náboženské a obecně kulturní 
síly, jejichž vzájemná spojitost v procesu rodíCÍ se 
moderní civilisace musí býti teprve pro jednotlivé 
dílčí úseky objevována. ~řes svou poměrnou jed­
nostrannost poskytlo W eberov~_p.ok.dnání ~zoruhod­
ný průhled do souvislostí, iimiž zasahuje nábožen­
~thos ...Eři výstavbě hospodářski organisace spo­
lecnosti. 

Max Weber a Arnošt Troeltsch odkryli pronika­
vým vcítěním a vhleděním do ethického smyslu lid­
ské civilisace podvojný protiklad novodobých sociál­
ních dějin. Především poukázali v svém výkladu so­
ciálních důsledků kalvínovsko-protestantského boho­
sloveckého typu, že v něm o!?jektivací účelu lidského 
snažení byla uznána nadlidská a nadsvětná kategorIe 
BoŽÍ vůle za svrchovanou normu všeho pozemského 
počínání. ClOvěkův hmotný úspěch jest kalvinismu 
lhostejný, pokud není řízen poplatností k zřetelům 
Boží vlády. Sociální ethika kalvinismu zaměřuje cíl 
života .kdnotlivcova i celé pospolitosti asketicky; a 
přece jedinci obdaření Boží přízní nacházejí 'právě 
:ve světě předpoklady k hospodářskému úspěchu. 
Druhé základní hledísko Troeltschovo a Weberovo 
shodně vyzdvihuje skutečnost, že člověk, získávaje 
hmotné statky na podkladě racionalistické ethiky 
pracovní, jest zaváděn logikou svého povolání k po­
pření prvotního náboženského základu své činnosti. 
Odpor proti duchovní v~ružině lidského sociálního 
vzestupu jest yysvětlován odbokm člověk~roti zá­
branám, stojícím v cestě neomezitelnému hospodář­
skému kořistnicty!' jemuž jsou náboženské závazk 
nevítanou překážkou. 

Kalvínovský bohoslovecký typ zklamal v svých 
sociálně ethických důsledcích, .iežto~ něm lidskému 
činiteli přičítá, při 'předpokládané nepatrné mravní 

218 



hodnotě) jen podřadné místo. Víra kalvínsko-puri­
tánské církevní pospolitosti, ze její údové byli vy­
voleni pro věčnou spásu a že mají záměrně pracovati 
pro šíření vlády Boží mezi lidmi, se projevila též 
v společenské organisaci, založené na této víře. Přes 
svůj zájem, upřený jednoznačně k Bohu, podnítila 
kalvínovská theologie revisi v odpovědi na otázku, 
jaký jest konečný sociální význam lidské solidarity, 
založené na církevní pospolitosti věřících křesťanů. 
A nebylo náhodné, že puritánské náboženské obce 
v Nové Anglii přičítali v svém dalším vývoji lidskému 
činiteli postupně stále větší význam, než k tomu 
opravňovala původní theologická nauka Jana Kal­
vína. 

• 

219 



13. 

pREDPOKLADY SOCIÁLNJ DOBROČINNOSTI 
V KALVINOVSKO-PURITÁNSKÉM OUCHOV­
NIM PROSTREOf 

V bohosloveckém postoji Kalvínově se setkává­
me s jistými výhradami k přikázání lásky k Bohu 
a k bližnímu, které tvořilo ústřední energetickou 
osu Ježíšova. evangelia. Tyto výhrady souvisely 
s jednou ze základních dogmatických pouček kal­
vinistické věrouky, v níž Kalvín vycházel z ná­
zoru o naprostém protikladu mezi mravní poruše­
ností lidské přirozenosti na jedné straně a doko­
nalou svatostí svrchované vůle Boží na straně 
druhé. Celá povaha člověka se všemi přirozenými 
schopnostmi se Kalvínovi jeví zkaženou a lidé jsou 
podle něho určeni k věčnému zatracení, jestliže ne­
budou vyvoleni Bohem a povoláni k znovuzroze­
nému životu. Víra v předurčení lidského osudu při­
náší s sebou jako logický důsledek determinismus 
vůle. Lidé sice nejsou nikým donuceni k zlým či­
nům, ale jejich povaha je nutně podrobena náklon­
nosti k hříchu. Kalvín přejímá Augustinovu nauku 
o Rrvotním hříchu, podle níž v Adamovi bylo celé­
mu člověčenstvu vtištěno znamení nemožnosti ne­
hřešili-(non~osse non peccare). 

Huh podle Kalvína poskytl jen menší části lid­
stva možnost, aby se oprostila od následků dědič­
ného hříchu. Svým rozhodnutím oddělil lidi, které 
vyvolil k věčné spáse, od ostatního davu zavrže­
ných. Bůh prý sám začlenil vyvolené už v "pozem­
ském životě do vyššího stupně sociálního posta­
vení, a to jest vyznačeno odstupňováním společen­
ských _ hodností. Mají vládnouti nad bezbožnými 3. 

ochraňovati ustanovený řád společenského soužití, 

220 



aby sloužil cílům Boží slávy. Theolo ické do l!. 
o ředurčení lidskj'cl) osudů nedává přimě~nou 
základnu k budování řádu sociální spravedlnosti, 
v nÍZ b všichni lidé -měli stejný nárók na lidské 
štěstí a na pracovní podmínky, zaručující uznání 
lidského.-9.ůstojenství každého jednotlivce. Vždyť 
kalvínovský bohoslovecký typ dává náboženskou 
sankci největším společenským protikladům. Vy­
světluje rozlišenost mezi třídou vládců a mezi třídou 
znevolněných bezbožníků odvěkým rozhodnutím 
Božím, kterým bylo stanoveno, aby skupenství lidí, 
určených k věčnému zatracení, bylo už v časném 
životě podrobeno přísným omezením společenského 
nátlaku. Bůh se prý s okoiuje u bezbožníků E tím, 
že udržuje zvrácenost jejich přirozenosti v 'Qatřič­
n .ch mezích prostředky svět~ké vlá9Yl ač nemá při 
tom zájmu na jejich niterném očistění. Vůdcovské 
postavení vyvolených bylo zřízeno Bohem; naproti 
tomu mají být lidé sodálně závislí udržováni v zá­
jmu společenského řádu v postavení podřízeném.6B ) 

Cílem vlády není sloužit socíálnímu blahu většiny 
obyvatelstva; vyvolení mají přinucovati lid podro­
bený jejich vládě k patřičné poslušnosti k ustanove­
ním, na nichž spočívá společenská organisace. Boží 
oslava (při níž se má již v důstojenství veřejné auto­
rity zrcadlit velebnost božské moci), iest předním 
kriteriem_ každé sociálně prospěšné činnosti, nikoliv 
sQ!!§tavné pěstování účinné lásky k bližnímu pro tě­
lesné a duševní dobro člověka. Jaký význam při­
čítá Kalvín dobročinnosti při svém theopatickém 
hledisku, že Bůh má být oslaven v každém lidském 
činu? 

Y kalvínoV'ské theologii je charita zařazena do 
oboru sebepřemáhání. -Kalvín se vůbec nepokoušel 
o to, aby z charity vytv061 ctnost, projevující se 
bezděčnou obětavostí. Podobná snaha by též odpo- 1 

03 ) Alii Bupra vulgarem Bortem emergunt, quo sua ma­
jestate alios contineant in officio. Ita Bua providentia Deus 
naturae perversitatem refraenat, ne in actum erumpat, sed 
non purgat intus. Institutio II. , 3. 3. 

221 



rovala jeho názoru, že většina lidí, kteří se obracejí 
1 k zdrojům veřejné dobročinnosti s prosbou o po­

moc, jest jí nejméně hodna. Pohnutku charity vě­
domě odosobňuje. Lidé nejsol.L.PQYzbuzová~aby 
pomáhali 'Svým trpícím druhům, vedeni láskou k nim 
a úsilím odpomoci příčinám bídy a nedostatku. 
V sociálně závislém druhu má být s'patřován obraz 
Boží a Bohu se má v dobročinnosti prokazovati 
M.Ska a čest. 6t) 

Motivace dobročinnosti v kalvínovském boho­
sloveckém typu jest odosobněna vzhledem k před­
mětu i k nositeli charitativního skutku. Skutečnost, 
že člověk při službě bližnímu nemyslí na záslužnost 
a na věčnou odplatu za skutek milosrdenství, při­
spívá k očistění pohnutky dobročinnosti od sobec­
kých zřetelů. Současně v sobě chová kalvínovská 
theologie vážné nebezpečí, že nezabrání tomu, aby 
byl křesťanský duch sociální služby podlomen. YJL­
voleným se dovoluje, aby spatřovali v zbídačelém 
či v sociálně závislém druhu odsouzence, jehož osud 
jest-Zpečetěn v životě časném i věčném, ~žto~ho 
~žení J?ylo ~ůsobeno rozsudkem svrchované Boží 
vůle. Vyvolencům Božím se naopak ukládá, aby 
v své společenské hodnosti udržovali na úzdě hříš­
né sklony a vzněty, ji;miž ;se vyznačuje zvrácená 
přirozenost bezbožníků. Mají-li současně pomáhati 
vyděděncům z Boží říše, (ne 'Sice pro lásku k nim, 
ale pro úctu k obrazu Boha-Stvořitele, vyzařujícího 
skrze nitro jejich zkažené přirozenosti), jest opráv­
něna obava, že se lidé dobře situovaní budou roz­
pakovat, aby pomocí nuzákům nepodporovali jejich 
lenivost a charakterovou úchylnost. 

Theopatické zakotvení lásky k bližnímu převládá 
v sociální ethice Kalvínově do té míry, že se ne­
zmiňuje o charitativním díl~ aby při .pohnutce 
dObřOčinnosti .. důsledně ~epři~omínal povinnost 
dbáti Božího důstojenství. V dusledku toho jest 
z Jeho sociálně filosofického- názoru takřka vylou­
cena ryzí a prostá sympatie k potřebám člověka, 

Ol) Tamtéž, III., 7. 6. 

222 



závislého na prostředcích z vereJn~ omoci. Kalvín 
nevyvozoval ze stavu dítěte Božího, zaručeného 1 
lidstvu v evangeliu Kristově, mravní nárok každého 
člověka na lidsky důstojnou životní úroveň, usku­
tečňující prorocký ideál sociální 'Spravedlnosti. Po­
dobně jako byl Tomáš Aquinský přiveden při své 
motivaci mravních základů křesťanské dobročin­
nosti k nepřirozenému výkladu o nadbytečnosti pří­
kazu lásky k bližnímu v JeŽÍšově evangeliu, dostal 
se též Kalvín do nesnází ři světlení ra vého 
smyslu Ježíšova Kázání na hoře. Nezbývalo mu než 

o řiti že blahoslavenstVí -představují a~olutní 
mravní závazek pro pozemsN život následovníků 
Ježíšových. Podle Kalvína náboženská podstata 
blahO'slavenství sice platí, ale nikoliv jako norma pro 
tento svět, nýbrž jako předobraz duchovního života 
v říši nadsvětné. 

Příkaz lásky k bližnímu, který Ježíš stanovil za 
neoddělItelnou součást mravního zákona, zavedené­
ho s bezpodmínečnou účinností v království Bo­
žím, Kalvín zásadně uznával. Ne op-řel ani, že strá­
dající bližní má nárok na O1l.!0c a na_ceV ma "etek 
s ' ch šťastně ·Ších druhů. TheopatičnO'St Kalvínova 
charitativního osto·e s očívala v ·eho ožadavku, 
ab křesť~n n~řis'pívaJ druhu p!'o ·eho vnitřnLlid­
§kou hodnotu nýbrž pro obraz Boha-S1:.vořiteleJ ktery 
se p.ázorněprQjevuje v duši trpícího bližního. Bůh jest 
původcem blíženecké podoby lidské, jež nemůže být 
odstraněna žádnou lidskou zvráceností, i když jest 
posvátná pospolitost církevní jen v menšině. Kalvín 
se snažil vyložit obsah Kázání na hoře tvrzením, 
že svým zjevením Boží podstaty Ježíš jen potvrdil 
starozákonní svědectví o naprosté BoŽÍ svrchova­
nosti. Rozumí sm~slu Ježíšo evangelijní zvěsti tak. 
že ani v jejím světle nikdo_není zásl~ností své lid­
ské podstaty hoden lásky a že si nikdo nemůže činiti 
~ravedlivý nárok na skutky křesťanského milo­
srdenství ro mravní jakost svého _člověčenství. 
Dobrocinnost dlužno pokládat za křesťanskou ctnost, 
jen pokud směřuje k oslavě Boha jako Původce lid­
ského pokolení; není však při ní nutno zvláště při-

223 



hlížeti k povaze sociálních nesnázi u těch jedinců, 
jimž se má charitativní péčí pomoci.6 G

) 

Mravní normy Horského Kázání Ježíšova nesta­
věl Kalvín do protikladu k Božím příkazům, zjeve­
ným v Starém zákoně. Odvolával se naopak na Je­
žíšův názor, že dokonalost lásky k Bohu a lásky 
k bližnímu 'spočívá na předpokladu, že bude naplněn 

I zákon a proroci. Kalvín musil podepříti svou ideu 
Boha jako všemocného vládce souznějící složkou 
starozákonní theologie. 

Kalvínovské ethos má podle výkladu Troelt­
schova stránku individualistickou i stránku kolek­
tivistickou, poněvadž jest zaměřeno k osudu jed­
notlivců i k určení celé lidské pospolitosti. Problém 
předurčení lidských osudů stojí v popředí duševního 
napětí a usměrňuje lidskou dělnost. Avšak stou­
penci kalvinismu se neomezují na moment strachu 
před božstvem o budoucí osud duše. Znovuzrozeni 
jedinci, podřizující se v svých rozhodnutích vůli 
BOžf,liemají se 'spokojovati s pěstěním subjektivních 
náboženských nálad. V Kalvínově theologii předsta­
vovala účast na zřízení království Kristova hlavni 
zájem křesťanova života. g;ískání jistoty o vlastni 
spáse jest tu podřízeno vrcholné mravní normě, aby 
Bůh byl oslaven ve všech oblastech lidského života. 
Tím se v církvi Kristově vytváří prostředí k zvlášt­
nímu druhu duchovní vzájemnosti, kterou můžeme 
označit jako stav zvýšené křesťanské sociability. 

Ačkoliv pro větší pojmovou přesnost volíme tento 
výraz místo názvu křesťanský socialismus, kterého 
užívá Troeltsch, jinak se s jeho rozborem kolektiv­
ního rysu kalvínovské ethiky stotožňujeme. Kal-

6G ) Mirum est, eo absurditatis delapsos fuisse scribas, 
ut proximi nomen restringerent ad benevolos: quum nihil 
clarius sit nec certius quam Deum complecti totum humanum 
genus, quum de proxirp.is nostris loquitur. .. Caritas autem, 
quam lege sua Deus commendat, non respicit quid quisque 
meritus sit, sed se ad indignos, perversos et ingratos diffun­
dit. - Commentarius in Harmoniam Evangelicam. - Corpus 
Reformatorum, sv. 73. Vydali Eduard Reuss, Alfred Erichson 
a Pavel Lobstein. Brunsvig 1891, str. 187- 188. 

224 



vínova idea posvátné JlosPQlitosti Kristovy znovu 
poskytla ideologickou základnu totalitnímu pojeti 
společenského řádu ve smyslu křesťanské1io univer­
salismu. Kalvínovská katolicita se ovšem odlišuje od 

atolicity thomistické tím, že se neváže na reálné 
svátostně kněžské zřízení pozemského církevního 
útvaru. Církev Kristova jest v kalvinismu představo­
vána jako neviditelné společenství vyvolených, které 
bylo ve věčnosti osnováno Bohem a které spojuje 
lidi př,edurčené k spáse s družinou Kristovou v ži­
votě časném i věčném k oslavě všemohoucího Boha. 
Kalvín ovšem považoval za nezbytné, aby se tato 
ideální forma království Kristova, která měla sjed­
nocovati celé člověčenstvo, projevovala v konkrét­
!!Ícb útvarech duchovně sjednoceného protestan­
tismu. Se vší rozhodností se stavěl proti sektářské 
rozdrobenosti, která protestantismus ohrožovala a 
proti snahám, které chtěly ustavovati ča:snou podobu 
náboženské pospolitosti vyvolených na lidské libo­
vůli, místo aby ji bezvýhradně 'podřizovaly zákonu 
Božímu. 

Snaha o duchovní znovuzrození věřících b:Y:la v kal­
vjnismu y<;.>dřízena úSilí, abcel' svět 1:)- 1 nábožen­
sky posvěc~n svou_ lli>platností vůdčím telldencím 
křesťanské církve. Právě v církevní instituci, pro­
hlášené za ústav spásy, kalvínovská theologie nalé­
zala prostředek výchovný i donucující, který měl 
sloužiti k tomu, aby lidé uznávali nad sebou ve všech 
věcech řád Boží svrchovanosti. 

Přestavba v organisaci světské společnosti byla 
lJutným důsledkem sociálně ethických zásad kahi­
novské theologie. Nejednalo se však při ní o reorga­
nisaci společenských poměrů podle zásad sociální 
spravedlnosti, ve smyslu sociálně politických snah 
novodobých. Boží vláda měla být nastolena a krá­
lovství Kristovo zřízeno; ilili mefo dojíti kdoko­
nalé změně a k radikální nápravě všech hříchů a 
běd, vyznačujících dosavadní běh světových dě ·in. 
Kalvín byl sám dalek toho, aby vyvolá val k Zivotu 
nové sociálně reformační hnutí, které hy usilovalo 
o nahrazení tehdejší politické a hospodářsk~ 8OU-

Eclico BI.hOlI.. XI 15 225 



stavy. V tom ohledu až překvapuje, jak málo pů­
vodních a společnost napravujících zásad nacházíme 
v Kalvínově bohosloveckém díle. Důsledky kalvi­
~.is!llu v oblasti hos.J2Qdářského índ.ividuaJismu .ics~ 

kládati za vedlejší výtvor tohoto bohosloveckého 
typu, který se stal bez úmyslu svého původce mez­
níkem též v politickém a sociálním vývoji západo­
evropského lidstva. 
- Š chudobou a ~e sociální závislostí se Kalvín vy­
rovnal s lehkostí, která jest příznačná pro jeho 
postoj k nápravě společenského řádu. Věčná vláda 
1?oŽÍ nemá míti za svůi cíl, aby v prvé řadě odstra­
ňovala tělesné, hmotné a mravní nesnáze postiže­
ných lIdí. Království Božímu dává Kalvín výslovně 
smysl nadsociální; nejedná se v něm o vysvobození 
z neštěstí ani o ulehčení pozemského strádání vrstev 
společensky utištěných. y.. království BOŽÍm_má být 
zřízen stav pravé a věčné blaženosti v duchovním 
slova 'smyslu; jde v něm o ..ill'0ces ~roměny celého 
ústrojenstyí lidsk~spolitosti z _ nitrajedinců v Kri­
stu znovuzrozenýchJ. a nikoliv o radikální, náhlou 
přestavbu 'sociální organisace, týkající se změny 
funkčnosti hospodářských zřízení a zrušení institucí 
platného právního řádu.66 ) 

Podstatný omyl v kalvínovské motivaci dobro­
činnosti spočívá v tom, že se ~ hlavní pohn~~ku 
lásky k bližním1.!....1?ři ..nrokazování milosrdné služby 
trpícím lidem J>Ovaž~ sgach....nřed Bghem. Obava 
před blížícím se Božím soudem jest Kalvínovi nej­
lepším prostředkem, jak učiti lidi charitě a spra­
vedlnosti. Podle našeho soudu dal Kalvín evangeliu 
Ježíšovu výklad zřejmě omylný, když nahradil jeho 
kladný příkaz lásky k bližnímu požadavkem, aby 
lidské chování ke strádajícím druhům bylo řízeno 
pohnutkou hrůzy před přestoupením vůle Boží. 
U něho bychom těžko mohli očekávat positivní po­
stoj k dílu křesťanské dobročinnosti. Přece však pře-

66) Regnurn enirn Dei inter hornines nihi! aliud est quarn 
restitutio ad beatarn vitarn adeoque vera et aeterna felicitas. 
- Cornrnentarius in Harrnoniarn Evangelicarn, str. 111. 

226 



kvapuje Kalvínova yyghovatelská metoda v jejímž 
lánu 'est učiti lásce zastrašo~áním, ježto se činí 

z ucinne sluzby bliznímu postulát naplňování spra­
vedlnosti, kterou je člověk zavázán Bohu ve strachu 
před jeho hněvem. První deska zákona prý stanoví, 
jak má člověk uctívati Boha, kdežto druhá deska 
přikazuje, jak si má v hrůze před hněvem Hospodi­
novým upravovat mravní postoj k lidské spo­
lečnosti. 67 ) 

K náboženské účinnosti dobročinnosti Kalvínovi 
nestačí, aby vyvěrala z ryzího zájmu o normální tě­
lesné a duševní potřeby strádajícího druha, jestliže 
sociální služba není současně vedena pohnutkou, aby 
poskytovaný skutek milosrdenství byl vykonáván 
z poslušnosti k Bohu nebo dokonce ze strachu před 
Bohem. Motivace sociálrií práce v kalvínovském 
bohosloveckém typu jest též určena jednostranným 
theopatickým popudem. Zá 'em o skutečnou sociální 
situaci. v níž vznik~í konkrétní hmotné i mravní: 
nedostat1!Y utlačených s lečenských vrstev jest 
zcela I!otlačen. Kalvín si upravil smysl Ježíšova po-

obenství o milosrdném Samaritánovi tak, aby mu 
zapadal do celkového pojetí mravního zákona, podle 
něhož lidé nemají být milováni pro vlastní podstatu 
svého člověčenství, nýbrž pro zakotvení své mravní 
bytosti v Bohu.68

) S tímto omezením uznával otře­
bu pomoci chuqfm, kteří lle ne!llohli postarati sa­
mi o sebe, aby se službou bližnímu zvyšovala sebe­
kázeň členů církve. 
- V kalvínovské reformaci se projevoval živelný 
odpor k tomu zjevu, že římskokatolická hierarchie 
odcizila církevní vlastnictví i účel některých církev­
ních hodností jejich prvotnímu poslání, jímž byla 
služba slabým údům v křesťanské pospolitosti. Při­
pouštělo se zvláště oprávnění úřadu jáhenského 

67 ) Proinde priore tabula ad pietatem et propria religionis 
officia, quibus majestas sua colenda est, nos instituit; altera 
praescribit quomodo propter nominis sui timorem nos in ho­
minum societate gerere debeamus. - Institutio lL, 8. 11. 

68 ) Tamtéž. II., 8. 55. 

15" 227 



s původním biblickým určením, podle něhož mu byla 
uložena správa chudinské péče v křesťanských ná­
boženských obcích. 

Není sporu o tom, že se u stoupenců kalvinismu 
setkáváme nezřídka s horlivou ochotou I!řinésti po­
vinnou daň na oltář křesťanské dobročinnosti; avšak 
dochází k tomu bez hlubšího zájmu o přesnejšÍ zkou­
mání věcné podstaty 'sociálních potřeb u zanedba­
ných nuzáků. Nebyl při tom bez významu reservo­
vaný postoj samotného Kalvína, který vycházel při 
svém stanovisku k nižším společenským vrstvám 
z přesvědčení, že jejich neutěšený pozemský úděl 
jest jen výrazem celkového stavu nemilosti, v němž 
se nacházejí vůči Bohu. Kalvín ]:~ovažoval sociální 
závislost a hmotnou bídu za součást lidského osudu, 
který v časném životě provází odsouzence, ~ředurče­
né k věčné záhubě. Marně bychom čekali, že se po­
staví 'se zatracenci do postoje titánské vzpoury, ne­
bo že bude na straně zavržených usilovati o jejich 
duchovní spásu a o zlepšení jejich společenského 
postavení. 

Současně se však netajil Kalvín ochotou k roz­
sáhlé součinnosti 'S lidmi, o nichž se dalo předpoklá­
dati, že jsou vybaveni k budování posvátné pospoli­
tosti vyvolenců Božích a stal se tím předchůdcem 
snah o evangelickou katolicitu. Byl však zdrženlivý 
v sympatii vůči lidem, kteří zaujímali neúspěšné po­
stavení ve společnosti nebo byli dokonce závislí na 
veřejné dobročinnosti. Tato protikladná tendence, 
aby na jedné straně Bůh vládl mezi lidmi, a na druhé 
straneaby byli chudí lidé zůstav~ni v nevážnosti ~ři 
nízké sociální hladině své životní úrovně, vyznačuje 
Kalvínovu snahu o budování království Kristova na 
zemi. 
Nemůžeme zde rozebírati příčiny, proč kalvinismus 

získal světodějný význam především v duchovnim 
prostředí anglickém a americkém. Spokojujeme se 
jen s konstatováním dějinné skutečnosti, že na p0-
zadí kalvínovského bohosloveckého typu nedošlo 
k vytvoření vnitřně ucelené a sociologicky pevně 

228 



zkloubené církevní organisace, která by byla protějš­
kem římskokatolické církve. Struktura kalvínovské 
větve světového protestantismu našla svůj mnoho­
tvárný výraz v četných denominacích, které Wll.­
ř~_svou sociální filoso~ii a svou sociálně charita­
tivní -praxi podle toho, jak v různých zemích od-

vídal duch původního asketického kalvinismu na 
proměnlive podněty z politické a hospodářské situace 
sv ts e S- olečnosti. 

Anglosaská sociální oblast poskytla kalvinismu 
nejpřiměřenější psychologické prostředí, v němž kal­
vínovské ethos mohlo přetvářet světskou společnost 
v předsevzatou posvátnou pospolitost říše Kristovy. 
1 zde se mu ovšem postavily v cestu mocné překáž­
ky povahy politické i církevně náboženské. Přesto 
však kalvínovská životní orientace o12lodnila nábo­
ženskou i kulturní tradici anglického národa a za­
sáhla s živelnou účinností i do pátečního duchov­
ního vývoje severoamerických kolonií. V Anglii i ve 
Spojených státech se projevilo uplatnění kalvínov­
ských zásad třemi hlavními směry, a to v urita- II 
nismu, v resb erianismu JL.Y... kon e acionalismu, 
které našly svůj osobitý kolektivní výraz v celé 
stupnici názorově i organisačně diferencovaných cír­
kví a sekt. Zápas o uznání theologických a mravních 
zásad kalvínovské reformace v Anglii byl obtížný. 
Na konci rozhodujícího měřeni duchovních sil došlo 
k ustavení puritánského typu bohosloveckého a cír­
kevně politického, v němž sice zůstaly hlavní ideové 
směrnice kalvinismu zachovány, v podřadnějších vě­
cech si však vývoj vyžádal četné odchylky. Neza­
stíráme si nejednotnost bohosloveckých nauk i cír­
kevní organisace kalvínovského protestantismu. Pře­
ce však docházíme ik závěru, shodnému s rozpozná­
nim Troeltschovým, že kalvinismus představuje ve­
dle thomistické sociální filosofie druhý hlavní typ 
křesťanské sociální nauky. Troeltsch nás naučil oce­
ňovati syntetickou závažnost kalvínovské sociální 
ethiky. Přes individualistické prvky, které souvisely 
.se sebevědomím, prýštícím z povýšeneckého kom-

229 



plexu vyvolených, byla kolektivistická tendence, za­
měřená k universalismu království Kristova tak sil­
ná, že v kalv!!ůsmu vytvořila ucelenou pátef sociál­
ně křesťanské filosofie, představující podle Troeltsche 
"veliký sociologicko-kolektivní typ křesťanského 
myšlení". 69) 

Zbývá ještě, abychom si v této souvislosti všimli, 
jak dalece zůstal puritanismus při svém hodnocení 
lásky k bližnímu věren prvotnímu theopatickému za­
ostření Kalvínovy sociální ethiky. Konečně přihléd­
neme k předpokladům, kterými puritánská (t. j. neo­
kalvínovská) ideologie vybavuje sociální teorii pro 
soustavnější reformu společenské organisace. 

Pro neokalvínovský bohoslovecký typ jest pří­
značná sociálně filosofická nauka Roberta Baxtera. 
Asketické východisko Baxterovo ~sLP.atrné z dů­
~u, který klade na základní "l!:Ýznam sebeza.Qření 
:!. náboženském ~ivotě. V naprosté vnitřní shodě 
s Kalvínem Baxter učí, že nejdůležitějším úkolem 
křesťanovým jest milovati Boha a přemáhati sama 
sebe, při ~eniZpozaaavek sebezapření má nahraditi 
kladny "'p!:íkaz lásky k bliZnímu. Baxter nepřičítá 
žádnou záslužnost účínné lásce k trpícímu druhu a 
přímo popírá, že by charitativní činnost patřila 
k podstatným rysům křesťanského náboženství. Zů­
stává horlivým zastáncem kalvínovských zásad o Bo­
ží moci a o Boží nadsvětnosti; v souhlase s nimi od­
mítá jako bezdůvodnou domněnku názor, že láska 
k člověku jest sama o sobě postačitelným základem 
bohumilého života. Touhu po to..,!!!, ~yl člověk 
milován lidmit-..E!0hlašuje Baxter výslovně za nebez­
pečný hřích, jemuž ani při menším stu:Qni uvědomění 
neubývá na škodlivosti. 

Oprávněnost zásady, že se mají láska k Bohu 
a láska k lidem doplňovati, Baxter vylučuje. Opa­
kuje však známou poučku kalvinismu, že lidé maji 
být milováni se zřetelem na Boha a nikoliv pro hod­
notu svého vlastního člověčenství. Při lásce k bližní­
mu zapovídá každý zájem anthropocentrické povahy ~ 

89) Die Soziallehren, str. 689. 

230 



Hledisko, že dobročinnost má směřovati k zle šení 
s olečenského řádu, odmítá jako škodlivou zásadu. 
Z motivace veřejné dobročinnosti vylučuje sociopatic­
ký zájem na normálním zdravém soužití všech lid­
ských jedinců ve společnosti; nenáleží prý do ná­
boženské pohnutky, stanovící rozsah mravních zá­
vazků pro úpravu sociálních vztahů. Podle Baxtera 
má jen Bůh nárok na lásku. Bůh prý si vyhrazuje 
lidská srdce jako trůn své slávy. Lidé mají proto 
potlačiti přirozenou náklonnost svého nitra, toužícího 
po lásce, a neokrádati Boha ani o nejmenší díl lásky, 
příslušející jen jemu. Člověk se má spokojiti, nená­
vidí-li jej všichni pro Boží jméno a nesmí se shá­
něti po lidské přízni. Křesťan má milovati v svém 
druhu Boha a roievovati mu lásku k vůli Bohu; 
nesmí však při své lásce k bliznÍmu úmyslně pro­
nikati k vlastní povaze lidských potřeb, jejichž koře­
ny bezděčně každý shledává v bytostném založení 
své přirozenosti.10 ) 

Theopaticky přísně omezená základna dobročin­
nosti v puritanismu dává málo podnětů k tvůrčí a 
společensky prospěšné sociální službě, neboť odO'sob­
ňu 'e vzá 'emné vztahy mezi lidmi a činí 'e odvislými 
na cílech nadosobních a nadsociálních. Plný dosah 
této skutečnosti si názorne ujasníme u Baxtera, kte­
rý stanovil pozoruhodné směrnice, jak žíti podle víry 
za různých životních okolností. Pro nás zde má v prvé 
řadě význam jeho postoj k. lidem, postiženým neúspě­
chem. Vychází totiž z přesvědčení, že veškeré druhy 
protivenství a životních nesnází (~jde o chudobu, 
o nemoc o pronásledování nebo o zločinnost 'sou 
bez rozdílu následkem hříchu a že jich má trpící je-

70) It is God that mUllt be loved of aH, and not you: 
You must be content to be hated of aH men for his name 
sake, that he may be beloved. Mens hearts were not made 
to be your throne, but Gods. Your work is to love, and not 
ambitiously to seek for love. .. To love God in you, and love 
you for God, is their (se. mens) duty Which you may provoke 
them to in season: But seek not for any nearer interest in 
them, nor for such a love as terminaneth in y,our selves. -
A Treatise of Self-Denial. London 1675, str. 292. 

231 



dinec použíti jako očisťujícího prostředku k povzne­
sení svého duchovního života. 

Trpící a soci~ě závislí nuzáci dostávají od Bax­
tera n~menutí, aby čekali na dobu, kdy jim Bůh 
přispěje svou pomocí. Radí jim, aby do té doby nesli 
statečně svůj životní kříž a aby se utěšovali jako 
členové církve bojující nadějí na věčnou slávu, k níž 
vede strádání v pozemském životě. K utištěnjm a 
!L.Pon~eným vrstvám se obrací přísná tvář světsky 
asketického puritanismu' s pochmurnou důtklivostí. 
Ulřládase jim, aby svědomitě plnily svéI>?vinnosti 
a aby se ~Kóře snažily těžiti ze svého těžkého osu-
u provecnou 'spásu. V protivenstvích prý přichází 

k platnosti svatá spravedlivost Boží, trestající hří­
chy. Člověk se nemá utrpení vzpírati, ale má je ode­
vzdaně nésti s důvěrou, že jeho ukončení v pravý 
čas jest Boží věcí. Tl) 

Lidem trpícím souženími Baxter doporučuje, aby 
nepočítali s právem na štěstí, poněvadž je sám Bůh 
předurčil k jejich nešťastnému osudu. Nedostatek 
hmotných prostředků je však neopravňuje k tomu, 
~y smeli .,J>ustnouti mravně.,; naopak má: v nich 
smutný údel podnítiti zmocněné úsilí, aby trpělivě 
plnili závazky, které plynou z jejich bezútěšného po­
stavení. V pozadí puritánského postoje k světu stojí 
bohoslovecké východisko kalvinistického individua­
lismu. Zdůrazňuje se v něm propastná protichůdnost 
Boží svatosti a lidské hříšnosti. Dále se v něm pod­
poruje pouze jednostranné zdokonalení jednotlivcova 
charakteru pro slávu Boží, místo aby se současně 
podněcovalo vyrovnání rozporů mezi jednotlivými so­
ciálními třídami. Ethika puritanismu se vzdalovala 
lidskému mravnímu osudu tím, že naprosto nadřazo­
vala ohled na Boží čest1Ldůstojnost ~ájmům, souvi­
sejícím s kriticky obezřetnou službou a s účinnou 
láskou k sociálně závislým lidem. Ani Baxter nepo­
prra,ze se jeho stanovisko ke křesťanskému prin. 
cipu lásky může zdáti protismyslným; neboť i jemu 
se stal při soustředění všeho lidského úsilí ua úctu 

7l} The Life of Faith. London 1670, str. 498 n. 

232 



k Boží vůli příkaz účinné lásky k bližnímu závazkem 
takřka zbytečným. TZ)' 

Z těchto bohosloveckých předpokladů si snadno 
vysvětlíme, že Baxterovy směrnice ne řesvědčttií lidi, 
kteří dosahuií ve ~lečnosti ús~chuL o Eovinnosti 0-
máhati nesťastnym drnhdm., ježto jsou jejich bratří­
mi v Kristu. U Baxtera se jim dostává zásadní rady, 
aby se blížili k bližním s touhou přispěti jim jen z lás­
ky k Bohu. Jeho postoj k sociální dobročinnosti před­
stavuje pozoruhodné kříženi dvou tendencí, příznač­
ných pro puritánskou charitu. První zrcadlí v sobě 
vliv starodávné křesťanské představy, že bohatství 
bylo vlastníkovi svěřeno s úvazkem vážné odpověd­
nosti. Platnost této zásady se však v puritanřsmu 
eslabuje a nakládání se světskými statky se pone­
chává vlastníkově rozvaze. Druhá tendence vede 
k tomu, aby veškerá pomoc, poskytnutá chudým 
k zmírněni jejich hmotného nedostatku, byla sou­
časně spjata s péčí o svrchované blaho lidských duší. 
Každý skutek křesťanského milosrdenství měl přispí­
vati k uskutečnění výsostného cíle lidského života: 
k šíření Boží slávy.73 ) 

přednostní nárok na dobročinné skutky mají 'p"řed 
bezbožnými příbuznými cizí lidé, vyznačující se bohu­
libým životem. Baxterova teorie o bohatství a o chu­
době se shodovala s běžným názorem, převládajícím 
v puritánských kruzích. Chudobu a sociální bídu po­
važovala za neodstranitelnou součást společenské or­
ganisace. Soukromé vill:strýctví v ní znamenalo ne­
zbytnou podmínku stálosti hospodářského řádu a vý­
ehodisko křesťanské charity. 

Za ideální tY.!!.. křesťanské ...Q.Ospolitosti pokládal 
Baxter prvotní církev na níž oceňoval zvláště to, 
že dovedl~ bez~čně zakotviti v Bohu a v Kristu. 
Podivoval se zdatnosti, s níž opatřovala nuzným dru-

72) Tamtéž, str. 553. 
73) Let your greatest mercy be shewed in the greatest 

things; and let the good of mens souls be your end even in 
your mercy to their bodies. And therefore do all in such a 
manner as tendeth most to promote the highest end. - Tam­
též, str. 493. 

233 



hŮID jejich potřeby zavedením dobrovolného komu­
nismu, který způsobil používání všech soukromě 
vlastněných věcí všemi údy křesťanského 'společen­
ství. Pokládal za žádouCÍ, aby se znovu uskutečnilo 
podobné ideální obecenstvi bratříašeste!:.i spřáVn~ 
usuzoval, že tomu brání nedostatek lásky. Nedospěl 
však k poznání, že bohoslovecká souStava kalvínov­
sko-puritánská již svou psychologickou strukturou 
sama podmiňuje nedostatek živého a rozumově odů­
vodněného cítění člověka s člověkem. Ani puritanis­
mu se nepodařilo vytěžiti dostatečnou míru intensiv­
ní duchovní energie a mravní síly ze zdroje, ucho­
vaného v Ježíšově zvěsti, že všichni lidé jsou dětmi 
nebeského Otce. Přece se však u Baxtera setkáváme 
Ln,!)vě tryskl!jící touhou po umocněřiilITe!lťanské~ 
obecenství. Tlumí ji sice stále zábranné sugesce proti 
nežádoucímu citlivůstkářství ve vztahu mezi lidmi, 
které by mohlo znevážiti důležitost Božích nároků 
vůči člověku. Současně se u Baxtera projevují stopy 
nové orientace sociálně ethické, která zúčtovala s vý­
středními hledisky, ať už u mnichů popírají ná­
boženský smysl života ve světě, nebo u nenapravitel­
ných sobců vedou k neznzené lásce k světským stat­
kŮID.74 ) Baxter ještě umlčoval zdravou tendenci 
k zlepš.:nr podmínek _ společensKého soužitL která s e 
v AngIn projevila s novou naléhavostí v mocném ná­
boženském hnutí evangeljckého probuzení y osmná~­
tém století. 

Máme-li porozuměti významu puritanismu pro 
vytváření slohu anglické sociální politiky, jest třeba 
přihlédnouti k vlivu, kterým působilo zrušení klášte­
rů v počátCÍch reformace na celkovou hospodářskou 
situaci. Chudinská péče, poskytovaná ve středověku 
mnišskými řády, nebyla sice dostačující rozsahem 
prostředků, ani neměla úspěch při potírání příčin 
bídy, ale přece zasahovala aspoň na povrchu nejzna­
telnější příznaky společenských chorob. V srovnání 
s ní znamenají nová opatření, podnícená sociální filo­
sofií kalvinismu a jeho neokalvínovských odstínů, 

71) A Treatise of Self-Denial, str. 333. 

234 



spíše úpadek než pokrok ve veřejné dobročinnosti, I 
zvláště pokud se v Anglii na konci 16. a v průběhu 
17. století pokusila o řešení problému tuláctví a o od­
stranění žebroty s použitím prostředků policejního 
nátlaku. 

Dějepisec anglické dobročinnosti B. Kirkman 
Gray tvrdí, že se charita v šestnáctém století vlivem 
ranné reformace jen nepatrně změnila v .,používání 
metod soukromé sociální práce.75 ) ,9hudobince na­
dále zustaly hlavním prostředkem -I!Omoci Qro lidi, 
kteří byli nezpůsobili k práci, ať už pro nemoc, ať 
pro pokročilý věk nebo pro jinou závažnou příčinu. 
Je ·ich očet byl značný, ale nedostačoval rostoucí 
potrebě. O mládež se staraly školy, vydržované na­
dacemi. Sloužily jednak účelům výchovným a pak 
účelům léčebné péče. Ve školách byl často určitý 
počet stipendijních míst, které vypomáhaly chudým 
studentům a učňům, vstupujícím do řemesel. Do obo­
ru dobročinnosti patřila i stavba silnic. Neuvážlivé 
almužnictvÍ se netěšilo přízni policejních kruhů a 
žebrota byla trestaná, ač se nuzákům nedostávalo 
přiměřené výpomoci, aby mohli začíti slušný život na. 
vla'StnÍ pěst . 

.Až za vlády královny Alžběty došlo k význačné 
novotě. Chudinská éče se stala věcí politického zá­
·mu. Státní autorita počala revidovati svůj postoj 
k třídě sociálně závislé. Chudinské zákonodárství 
bylo od té doby vedeno kladnými cíli. Začalo postu­
povati od kladného principu, že se má poskytnouti 
příležitost k obživě lidem, kteří se octli bez práce. 
Neštěstím postiženému člověku, kt~rý nemůže raco­
vati v.I!!avidelném zaměstnání, má opatřiti Sl1.oleč­
nost rostředkj7 k živohYtí. Tato charitativní sousta­
va přejímala ještě do značné míry 'Středověké me­
tody dobročinnosti, ač již učinila první rozhodný krok 
k novodobému postupu sociálně politickému. Zákono­
dárství Alžbětina období zbavilo chudobu její zásluž­
nické svatozáře a položilo v chudinské péči první zá-

7G ) A History of English Philanthropy. London 1905. 

235 



klady k veřejné sociální politice' na podkladě ne­
církevním. 

Puritanismus (podobně jako oficiální směr v an­
glikánské církvi) v celku podporoval tuto umírněnou 
tendenci k sociální dobročinnosti, sledovanou kon­
struktivním zřetelem světského zákonodárství. Sta­
věl se při tom proti radikálním požadavkům, aby 
byla celá sociálně hospodářská struktura společnosti 
podrobena přestavbě, jak o to usilovaly zvláště ná­
božensko-socialistické sekty Levellerů a ' Diggeru, 
které rozvinuly svůj program zároveň s puritánskou 
revolucí. Stoupenci těchto _rozhodných republikán­
ských skupin chtěli postoupiti v reorganisad spole­
čenského aJ>rávního řádu dále, než byl ochot~n pn­
pustiti Oliver Cromwell. 

- - - . 
Levelleři, vedení Janem Lilburnem, se zvláště sou­

středili na požadavek politické demokracie a stali 
se vlivnou skupinou v puritánském revolučním tá­
boře. Menší skupiny, soustřeďující zemědělský pro­
letariát, se domáhaly sociálních reforem na základě 
komunistických zásad. Z nich radikální sekta Dig-
erů usilovala ~řestavl:?u ~lečnosti .!- pohnutek 

náboženských. Její členové považovali za naprosto 
nezbytné, aby bylo zrušeno soukromé vlastnictví. 
Z hospodářského života se měla odstraniti příleži­
tost k neomezenému zisku a k osobnímu prospěchář­
ství, která podle přesvědčení Diggerů vyznačovala 
hříšný stav lidské pospolitosti; v němž se člověčen­
stvo octlo po pádu prvních lidí. Proti celkové ten­
denci 17. 'století, která podporovala zvětšení vlastnic­
kých držav ve prospěch velkostatk:!řů, hlásali D!g-
eři potřebu, ~ se_ stát postaral spravedliv0l!­

a~ární politikou 2... Zl!árodnění půdy. Kdyzbyla puri­
tánská revoluce politicky potlačena znovuzřízením 
monarchie, vystoupila tím názorněji neproveditel­
nost těchto plánů v anglické společnosti. Diggeři 
tvořili vždy jen nepatrnou skupinu, která nenabyla 
ani zdaleka svými kolektivistickými pIany tak moc­
ného vlivu, jakému se těšil puritanismus se svým 
důrazem na osobní odpovědnost, na neÚInornou pra-

236 



covitost a na spoléhání jednotlivce v existenčnim zá­
pase na sebe samého. 

Eduardu Bernsteinovi vděčíme za to, že v svém 
díle o socialisticko-demokratickém hnutí za puritán­
ské revoluce76

) vyložil hlavní zásady komunistické 
utopie, vypracované předákem tehdejších nábožen­
ských socialistů Gerrardem Winstanleym, v traktátě 
o zákonu svobody.H) 

Právo na soukromé vlastnictví velik' ch držav 
půdy Winstanley popíral, poněvadž -'prý o<!P.Qruje 
stvořitelským úmyslům Božim_ i přirozenému právu, 
které brání, aby lidé získávali do osobní držby po­
zemské statky, nutné k živobytí všech. Stavěl se též 
~o!LProvozování obchodu a živností za účelem zis­
kuchtivosti!. kterou považoval za nežádoucí následek 
úpadku člověka ze stavu původní nevinnosti. yzrůst 
majetku _umožňuje podle něho jedině vykořisťování 
jiných lidí. Will'stanley doporučoval... aby všichni lidé 
společně užívali pozemských statků~ yytvořených je­
jich spoluprací. Nikdo nemůže nahromaditi veliký 
maJetek sám. Jestliže však bohatství vzrůstá na zá­
kladě součinnosti, mají spolupracovníci bohatcovi ná­
rok na spoluužívání jeho majetku, který pomohli vy­
tvořiti svou přičinlivostí. Bohatci se neřídí zásadou, 
že jest šlechetnější dávati než přijimati, a zakládají 
svou domnělou vznešenost na tom, že pohodlně žijí 
z lopoty jiných. 

Podle návrhů, načrtnutých Winstanleym, se měl 
průmyslový život soustřeďovati kolem domácího 
hospodářství, které mělo býti východiskem výrobního 
procesu. Zboží se mělo vyměňovati ve veřejných skla­
dištích, při čemž zásada vzájemné služby zcela nahra­
zovala moment ziskuchtivosti. Volnou výměnou vy­
robeného zboží se obměňovala dosavadní metoda pro·· 
deje a koupě. Winstanley se domníval, že uskutečně-

7') Cromwell and Communism, Socialism and Democracy 
in the Great Engli.sh Revolution. London 1930. 

77) The La.w ol Freedom on a Platfonn, or True Ma­
~istracy Restored. LondOD 1651-1652. 

231 



ním jeho utopie bude samočinně odstraněna žebrota. 
K pokusu o realisaci jeho hospodářské teorie však 
nedošlo. Radikální sekty byly potlačovány už Crom­
wellem a konečně byly zcela vyhubeny novým kon­
servativním režimem po obnovení monarchie. 

Hlavní proud anglického puritanismu se v svém 
společenském novotářství omezil na úsilí o reformu 
ústavního řádu. Přestavba společnosti ~ :stránce 
sociálně hospodářské se pokládala . za věc 'podřagné 
důležitofill.. a ~okud šlo o uskutečnění radikálních 

'žadavků socialisticky orientovaných sekt, dokonce 
za věc celku pospolitosti škodlivou. Šlo tu ovšem 
pouze o logický důsledek puritánské sociální ethiky, 
která se nevyprostila z bludného kruhu, vytvořeného 
komplexem představo předurčení, a která považovara 
bídu chudých lidí za ovoce jejich vlastní nedostatečné 
přičinlivosti i za zasloužený trest, stíhající hříšné 
povahy. 

Nebylo proto náhodou, že chudinská péče měla 
Y... zemíchJ_ je~ byly duchovně pod vlivem kalvinismu. 
svůj ~pecifický charakter. Vyznačovala se snahou 
potlaciti ze6rotu přísnými policejními opatřen1illi; are 
současně chtěla lidem sociálně závislým napomáhati, 
aby získali příležitost vydělati si na skrovné živobytí 
,E!'avidelnou prací. Zaměstnavatelé směli s blahovol­
ným souhlasem orgánů veřejné dobročinnosti snižo­
vati mzdy na nejnižší míru a tím též životní úroveň 
tříd výdělečně činných. Dostávalo 'se jim k tomu do­
konce mravního ospravedlnění názorem, že ní~i 
mzdami a "přísností k zemědělskému nebo k průmys­
lovému proletariátu chrání u sebe zaměstnané nu­
záky před úpadkem do stllVU zlotřilosti a neřestnosti. 
Nikdo nenabádal zaměstnavatele, aby zlepšili pra­
covní podmínky pracujícího lidu a přispěli k zvýšení 
jeho sociální hladíny; připomínala se jim pouze od­
povědnost za mravní ukázněnost a za nezávadný roz­
voj charakteru u lidí závislých na nich hospodářsky. 

Příkré stanovisko puritanismu k chudobě se pro­
jevilo úpadkem dobročinných zařízení a nadací v prv­
ních počátcích anglické reformace, který ještě po-

238 



kračoval za Cromwellovy vlády, představující pře­
chodné mocenské vypětí puritánského politického vli­
vu. Markéta Jamesová prokázala oprávněnost tohoto 
úsudku badáním o anglické sociální politice v období 
puritánské revoluce. Opírá je o rozbor velmi obsáh­
lého pramenného materiálu. 78

) 

Výsledky nového dějezpytného výzkumu v tom 
směru nasvědčují, že re ublikánsko- uritánská s rá­
va dobročinn"ých institucí nedovedla zabrániti Jtiich 
okračqjjcímu ú.padku. O poklesu veřejné odpověd­

nosti mluví četné stížnosti na zlořády, jimiž v té 
době trpěla zařízení, určená k sociální péči, včetně 
nemocnic. Ani chudinské zákonodárství nedoznalo za 
puritánské vlády pozoruhodnějšího pokroku. 

Při použití puritánských zásad k zlepšení spole­
čenských poměrů se znovu ukázalo, že snáze se bo­
juje proti před sudkům, které pomáhaly vytvářeti 
emocionální energii, působící v dřívějším druhu sociální 
dobročinnosti, než se napravují konkrétní instituce, 
které nám po ní zbyly jako dědictví. Požadavek, aby se 
zjemnila pohnutka sociální služby, se vysloví snáze, 
než se podaří vybudovati síť instituCÍ veřejné dobro­
činnosti v souhlase s novou ideovou motivací. N eo­
kalvinismus 'se sice zbavil předsudku o náboženské 
záslužnosti dobrovolné chudoby a o vlivu dobrých 
skutků na odpuštění hříchů; ale při tom byla celá 
soustava dobročinnosti, budovaná důsledně na stro­
hých sociálně ethických zásadách kalvínovsko-puri­
tánských, skoro v celém sedmnáctém století na po­
kraji zhroucení. Prameny, pocházející z období pu­
ritánské politické vlády, spojují úpadek dobročin­
nosti v příčinnou souvislost s potlačením římsko-ka­
tolického náboženství. Už vrstevníci Cromwellovi vy­
slovovali pochybnost, zda byl naprostý odklon od 
katolických pohnutek dobročinnosti moudrý a zda ne­
stačilo místo podlamování víry v náboženskou hod­
notu dobrých skutků napraviti jen podstatná pochy-

78) Social Problems and Policy during the Puritan Revo­
lution. 1640- 1660. London 1930. 

239 



bení, k nimž docházelo v předrefonnační, příliš jed­
nostranně zaměřené katolické charitě. 70) 

Cetné spisky, pocházející ~doby vítězné puritán­
!,ké rE!Yolu~e! podceňují c~u~obu a o~evřfně -sdílejí 
nemilosrdny postoj k nuzakl!!!!.t k nemuz novokal­
vínovská theologie vychovávala anglické veřejné mtr 
nění. Jamesová na základě studia těchto pamfletů 
činí puritanismus odpovědným za nepříznivé stano­
visko vládnoucích kruhů a lépe situovaných vrstev 
k třídě chudého lidu. NejellŽe chudoba přestala býti 
vyvyšována, nýbrž právě naopak chudobný stav byl 

.-:pro.hlašován za znamení hanby, které provázelQ .oso­
by lenivé a mravně zkažené, zasluhující si opovržení 
Věřících-křesťanů. Jamesová dospěla rozborem poli­
tické situace v období puritánské vlády k obdobnému 
závěru, k jakému nás vede analysa sociálně filo­
sofického postoje novokalvinistického. puritargs!llUs 

ohrdal lidmi závislými..L- kteří ~evyši!lulL syým 
osobním úspěchem n~žebříku sP2lečens.ké.!!p ~vota..:. 
Podle Jamesové se osvědčovala činorodá puritánská 
víra sice nesmírnou horlivostí v službě Bohu, ale 
byla vyzývavě lhostejná k skutkům milosrdenství, 
jimiž měl býti ulehčen těžký sociální úděl trpících 
druhů. V puritánských kruZÍch se otevřeně hlá'Sal pe­
simistický názor, že lepší osud stihá umírajícího než 
nuzáka. Chudí lidé byli předmětem ~ovržení a po­
směchu, P:Oněv~dž-se o nich soudilo, že si svou ~:r:!lv­
ní neukázněností a životní nezřízeností 'sami zavinili 
svůj smutný osud.80 ) -

Souběžně s tímto bezohledným postojem k chu­
dým lidem bylo vyvyšováno bohatství i úspěch v hos-

79) JamesovA uvádi o tom pozoruhodné svědectví podle 
clokumentu, jeho! autorem byl major Audley: lt is truly said 
that since Popery was abolished, Charity has left the land; 
and what iB the reason but the changing of the foundation. 
Where they are merely superstitious 1 would have them re­
formed but not taken away. - Social Problems, str. 252-
253. 

80) Tamtéž, na str. 272. uvádi JamesovA pozoruhodný do­
klad pamfletisty, který 8 tehdejěim vývojem věci sám nesou­
hlasil, ale ve skutečnosti potvrzuje bezútěěné vy,hUdky BO­
e1álně utiAtěDých vrstev. 

240 



podářském podnikáni jako neklamné znamení Boží 
přízně. Bída nižších tříd sloužila za přesvědčující ná­
znak, jemuž ochotně věřili jedinci, obdaření blaho­
bytem, že nuzáci odsouzení k strádání v životě čas­
ném mohou očekávati ve věčnosti pouze znásobené 
pokračováni svých pozemských muk. Proto R. H. 
Tawne~ oErávněně soud~ že sociální nauka-purita­
nismu u lne vyloučila z náboženské oblasti zřetel so­
CIalní spravedlnosti. Pod záštitou puritanismu bylo 
otevřeně hlásáno hospodářské vykořisťování jako 
sociální povinnost, která má uchrániti chudinu před 
další degenerací a před mravní zpustlostí. Tawney 
uvádí názor Artura Younga, který představuje hle­
disko vládnoucích tříd v době znovuzřízení monar­
chie, že nižší tříd . musejí býti udržovál!Y v chudobě; 
~oněvadž prý by ~ jinak nebylo možno přiměti k ~ři­
činlivosti. 81) 

Puritanismus vyjadřoval životní filosofii lépe si­
tuované středostavovské vrstvy, která se vynořila 
v 17. století v anglosaském světě do popředí spole­
čenských událostí jako významná politická a hospo­
dářská síla. Měšťanská třída ráda užila duchovní ener­
~-,.-m:Ýštící z novokalvinovského bohosloví, k upev­
nění vlastních sociálně hospodářských výbojů a ma­
jetkových vfsad. Niterná logika kalvinovsko-puri­
tánského bohosloveckého typu zabraňovala jakéko­
liv dalekosáhlejší snaze po vyrovnání sociálních pro­
tikladů mezi společenskými třídami, které byly uzná­
ványzapřirozený výraz protichůdného určení lidských 
osudů v oblasti pospolitého života. Ačkoliv J!!lritán­
ská sociální ethika musela počítati se skutečností 
chudoby, odsuzovala~uze mravní stav zubožených 
lidí,n ikoliv zbídačení samo-, jako škodlivý symp.tom 
nebe~ečné sociálni choroby. Pohnutka dobročinnosti 
byla v ní velmi oslabena. Zdůrazňování křesťanského 
závazku, že bohatí jsou povinni přispívati ze svého 
majetku, aby ulehčili trudný úděl trpícího bližního, 
v puritanismu zřetelně ochabovalo. 

Teprve rozhraní 17. a 18. století znamenalo počá-

81 ) Religion and the Rise of CapitaIism, str. 270. 

(0; .. BI.h.., •• XI 1 b 241 



tek nového období ve vývoji anglické dobročinnosti. 
Dlouhá léta zápasu; a strádání, která následovala 
po krátkém vítězství puritánské revoluce, jen zesí­
lila pouta vespolné soudržnosti v národě, jenž začal 
hledati nové cesty k vyjádření své vůle k životu. Dří­
ve už uplatněná myšlenka, že chudinská péče jest 
důležitým úkolem pro státní 'Správu, působila tvořivě 
v dalších pokusech o zdokonalení sociálního zákono­
dárství. K tomu se přidružily mocné zdroje nábo­
ženské inspirace, jež vzněcovaly uplatnění přirozené 
dobročinné geniality anglického národa. Zmíníme ~e 
aspoň o dvou důležitých proudech, které 'Se v 18. 
století pokusily o nové vyjádření ústředního ideálu 
křesťanského náboženství: o t. zv. evangelickém probu­
zení v anglikánské církvi a o vynoření pokrokového 
sociálního svědomí v humanitářských sektách, t. j. 
v unitářství a v Společnosti Přátel. Nově vznícené 
pohnutky k mohutnému .vzrůstu dobročinných insti­
tucí a k umocnění charitativního ducha měly již od­
lišné východisko, než jaké před tím sledoval jedno­
značně vypjatý kalvínovský bohoslovecký 'Směr . 

• 

Literatura. 

Boehmer Heinrieh: Luther im Liehte der neuen Foraehung. 
5. vyd. Leipzig 1918. 

Doumergue 1l'lmile--Lang August-Bavinek Herman- Warfield 
B. B.: Calvin and the Reformation. New York 1909. 

Frohlich Karlfried: Die Reichgottesidee Calvina. Mtinchen 
1922. - Gottesreieh, Welt und Kirche bei Calvin. 
Mlinehen 1930. 

Gray B. K.: A History of English Philanthropy; from the 
Dissolution of the Monasteries to the Taking of the First 
Census. London 1905. 

Grisar Hartmann: Martin Luther'a Leben und sein Werk. 
2. vyd. Frelburg 1927. 

242 



Hall Thomas C.: History of Ethics within Organized Chrls­
tianity. London 1910. 

Hunt R. N. Carew: Calvin. London 1933. 
Chaplin F. K.: The Effects of the Reformation on Ideals of 

Life and Conduct. 1927. 
Joachimsen Paul: Sozialethik des Luthertums. 1927. 
Krauss .1. B.: Scholastik, Purltanismus und Kapitalismus. 

Leipzig 1930. 
Lobstein P . : Die Ethik Calvinll in ihren Grundzligen entwor­

fen. Strassburg 1877. 
Marti Oscar Albert: Economic Causes of the Reformation in 

England. London 1930. 
Navrátil F. O. : Petr Chelčický. Národohospodářsky sociolo­

gický rozbor náboženské osobnosti. Praha 1929. 
O'Brlen George : An Essay on the Economic Effects of the 

Reformation. London 1923. 
Ritter Gerhard: Luther: Gestalt und Symbol. 2. vyd. Miinchen 

1928. 
Schlingensiepen H.: Die Auslegung der Bergpredigt bei Cal­

vin. Berlin 1927. 
Schulze Martin: Meditatio futurae vitae. Thr Begriff und ihre 

herrschende Stellung im System Calvins. Leipzig 1901. 
- Calvins Jenseits-Christentum in seinem Verhii.ltnisse 
zu den religiosen Schriften des Erasmus. GOrlitz 1902. 

von Soden Hans: Christentum und Kultur in der geschicht­
lichen Entwicklung ihrer Beziehungen. Tiibingen 1933. 

Tawney R. H .: Religion and the Rise of Capitalism. London 
1926. 

Troeltsch Ernst: Die Soziallehren der chrlstlichen Kirchen 
und Gruppen. 3. vyd. Tiibingen 1923. 

Weber Max: Die protestantische Ethik und der Geist des 
Kapitalismus ve spise Gesammelte Aufsii.tze zur Reli­
gionssoziologie. 2. vyd. Tiibingen 1922. 

Wendland H. D. : Der soziale Gehalt der reformatorlschen 
VerkUndigung. Berlin 1933. 

Wuensch G.: Die Bergpredigt bei Luther. Tiibingen 1920. -
Der Zusammenbruch des Luthertums als Sozialgestal­
tung. Tiibingen 1921. - Evangelische Wirtschaftsethik. 
Tiibingen 1927. 

• 

243 



Část čtvrtá 

Sociální filosofie 

novověkého humanitářství 



14. 

DŮSTOJNOST LIDSKÉ OSOBNOSTI 
U VILÉMA E. CHANNINGA 

Vedle thomisticko-katolické a kalvinisticko-pro­
testantské bohoslovecké soustavy se vyvíjel -zároveň 
s pronikáním osvícenského racionalismu třetí výraz­
ný bohoslovecký typ dějinného křesťanství. Vzbu­
zoval pohoršení i pozornost pro důraz, s nímž ollha­
joval význam lidského činitele v náboženství, a ,pro 
důklaqnostJ 's níž kriticky rozleptával theQPatické 
zaměření, které vyznačovalo nauky starších církev­
ních útvarů. Jde o bohoslovecký směr novodobého 
humanitarianismu, rozvíjejícího své these proti věro­
učným zásadám křesťanské theologie. 

Dějinné kořeny humanitářské orientace bohoslo­
vecké sahají až do doby apoštolské. lIumanitarianis­
mus představoval již v období ranného křesťanství 
heretick' smět.. kt~_..Lděj!p.ách~írkevního dogma­
tu v mnoha obměnách vyslovoval svůj základní prin­
cip, že Ježíš Kristus v své lidské přirozenosti ro~íjel 
božské síly, až byl konečně přijat za Syna Božího. 
Ac oliv se v některých pokusech podařilo formu­
lovati tuto bohosloveckou teorň se značnou mírou lo­
gické souvislosti vrstevníkům Jana Kalvína, trvalo 
ještě několik století, než si humanitarianismus 
osvojil kladný postoj k individuální a sociální strán­
ce náboženského života. Teprve Y J?rvní polovici de­
vatenáctého století byly vypracovány zásady humani­
tářské theologie tvořivým způsobem, který předsta­
vuje nový pokus o soustavnější vyjádření ,podstaty 
křesťanského náboženství s hlediska novodobého svě­
tového a životního názoru. 

Bohoslovecký směr humanitářský 'se vyznačuje 
obsahově chudším a formou prostším úsilím o vy-

247 



slovení ústředních zásad náboženské pravdy než 
představují theologie katolická a protestantská. ~a 
bohoslovecké formulace novodobého humanitářství 
působily tři skupiny vlivů z oblasti světské kultury: 
renesance klasické vzdělanosti antické, filosofický 
racionalismus doby osvícenské a positivismus vědec­
ké metodologie, vedoucí až na hranice agnosticismu. 
Tyto myšlenkové proudy ovlivnily kritické zaujetí 
humanitarianismu proti bohosloveckým soustavám 
historických církví. 

Přes odpor k soustavnějšímu zpracování boho­
slovecké nauky přistoupili stoupenci humanitářské 
náboženské filosofie zpravidla na thesi, že Bůh je 
v své podstatě jedna osoba. Tato protitrinitářská 
poučka, rozmnožená ještě důvody, potírajícími dogma 
o božské Trojici, se stala věroučnou osou menších 
náboženských skupenství, jež se s rostoucím uvě­
doměním vlastní odlišnosti od mateřských deno­
minací, stále důsledněji počala nazývati "unitáři".1) 

James Martineau rozeznává tři vývojové stup­
ně unitářské theologie.2

) V prvním období převlá­
dalo podle něho náboženství absolutní příčinné sou­
vislosti.t které představoval svým myslitelským dí­
lem Josef Pristley. Druhá etapa přívedla do popředí 
~initele lidského svědomí v náboženství a projevila 
se hlavně myslitelským výbojem W. E. Channinga. 
Třetí vývojový stupeň usiluje dospěti na základě 
těchto dvou thesí k vyššímu synthetickému útvaru, 
k náboženství Ducha. Pristley uvedl kalvínovské 
pojetí svrchovanosti Boží v souvislost s vesmírným 

1) Raymond V. Holt naznačil vývoj, kterým procházelo 
postupné uvědomováni sourodosti v anglických unltAřských 
obcich, v pojednAni: Strata in the Formation of the Uni­
tarian Church Tradition, otiětěném v časopise Transactions 
of the Unitarian Historica1 Society, sv. III., č. 1. London 
1923. - W. W. Fenn zaznamenAvA podobný proces v své 
studii o vývoji křesťanské cesty života v Nové Anglii, kterou 
otiskl J. E . Carpenter v dokumentárni publikaci Freedom 
and Truth, London 1925. - Wilbur shromáždil přehled nej­
dfiležitějšich dat o vývoji humanitářské theologie ve spise 
Our Unitarian Heritage. 

2) Viz studii, přetilltěnou ve spise Freedom and Truth. 

248 



mechanismem. V dúsledcích toho ~-pír~ možnost 
součinnosti člověka s Bohem a odúvodňu'e ne­
zbytnost naprostého nábožensk«>-mravního deter­
minismu. 

Podle Martineauova soudu přispěl až Channing 
podstatně k upevnění mravních předpokladú unitář­
ské theologie. Nahradil totiž kalvínovskou nauku 
o nekonečné vzdálenosti mezi Bohem a člověkem no­
vým, zduchovnělým dilematem. Channing totiž 
vnesl do náboženské oblasti .!laprostý protiklad, 
~terý spočívá v propastném rozpětí mezi hanebností 
..hříchu a vznešeností ctnosti. Svou theologii budoval 
na základním náboženském poznatku, že se nejlepší 
stránka lidské přirozenosti shoduje s podstatou při­
rozenosti Boží a že člověk může rosti v své podob­
nosti Bohu ze svého osobního mravního života 
i z nadosobní božské inspirace. 

V dialektickém procesu, v němž postupoval · vývoj 
humanitářského bohosloví, učinil Martineau ještě 
další krok dopředu. Přijal za východisko Prist­
~ovo pojetí Boha jako První Příčiny. Pozměnil je 
podle Channinga představou, že tvúrčí vzepětí 
mravního života vede k součinnosti člověka s Bo~ 
hem. Při tom Martineau nepovažuje nejvyšší prú­
~edy do Boží říše a nejušlechtilejší mravní ideály 
za náboženský výtvor člověka; vyzdvihuje dúležitost 
osobní náboženské zkušenosti, v nÍŽ na člověku zá­
leží jen rozhodnutí, chce-li přijmouti dary božské 
milosti v poslušnosti a v oddanosti k Bohu. 

Nejdúležitější příspěvek k ustavení humanita­
rianismu jako samostatného bohosloveckého typu 
poskytla nábožensko-filosofická teorie Viléma Chan­
ninga. Zásluhou Channingovou bylo lidské svědomí 
povýšeno na podstatný znak náboženství, stojící 
v stupnici náboženských hodnot svým významem 
hned na druhém místě, jako provodní zjev, souvi­
sející s dokonalou osobností BoŽÍ. 

Pristleymu bylo nejvyšším cílem lidského ži­
vota podříditi se trpně neměnitelnému zákonu všeho­
míra. Boha považoval za jediného mluvčího v lid-



ských dějinách; náboženství mu ztělesňovalo předem 
určenou podobu Božího řádu, poněvadž v něm do­
cházelo k uskutečnění přesně stanovených Božích 
cÍlú. Pristley je sice význačným představitelem theo­
logie unitářské, nikoliv však humanitářské nauky, 
kterou vypracoval až Channing. 

Yl'ch01!!Ý~ náboženský zájem Channing viděl 
v lidském mravním zdokonalení. Lidé se mu stávali 
Š hlediska bytostné podŠiaty svého člověčenství ko­
nečným cílem náboženství. 

V bohO'sloveckém typu channingovském byl Búh 
přiblížen člověku tím, že se v něm zdúrazňovaly 
mravní přívlastky, vyzdvihující Boží lásku k člověku 
a milostivou spravedlnost nebeského Otce. Člověk 
byl sblížen s Bohem tím, že byla odstraněna mravní 
protichúdnost božské a lidské přirozenosti. Rozdíl 
~zi Stvotitele!!)...JL~ st~<#.ením_se již nespatřuje 
y druhové odlišnosti jejich bytostí, nýbrž toliko 
v nerovnoměrnosti stupně, v němž múže dosáhno!!ti 
.§vatgsti člověk a Búh. Channingovská theologie 
zdúrazňuje výsostné určení člověka, které souvisí 
s božským púvodem všech lidí. Náboženská vzneše­
nost Ježíšovy osobnosti pro Channinga pramení 
z mravní výtečnosti, a nikoliv z metafysické funkce 
Kristovy, která by vylučovala přípustnost rozumo­
vého kriteria. 

U Channinga přestává být počet osob v božské 
podstatě ústředním bodem bohosloveckého zájmu. 
Problematika křesťanské pravdy 'Se u něho posunuje 
od mysteria spasitelské úlohy Kristovy k zkoumání 
kladné role Božího synovství u všech křesťanú, ná­
sledujících duchovní odkaz evangelia. Morální theo­
togie se tu stává osou -1?ohosloveckého Jll"y§lení a 
zájem o vyznačení duchovní role člověka v nábo­
ženství nahrazuje dřívějšr -zálibu v špekulativních 
problémech. Proto mluvíme o bohosloveckém typu, 
vypracovaném Channingem, jako o theologii huma­
nitářské. 

Vedoucí zásady Channingova humanitarianismu 
položily základ k novému útvaru dějinného křes­
ťanství, odlišnému od římského katolicismu i od obou 

250 



hlavních větví klasické reformace. Zvýšený význam. 
přisouzený v channingovské theologii lidskému či­
niteli, se projevil též dalekosáhlými důsledky při 
novém vyjádření náboženské pohnutky v dobro­
činnosti. 

Používajíce výrazu "humanitarianismus" pro, 
označení nábožensko-theologického postoje Chan­
ningova a jeho pokračovatelů, jsme si vědomi, že 
se tím vystavujeme možnému nedorozumění. vý­
razu toho se totiž používá v theologické a sociolo­
gické vědě v růfzném významu. Jest proto třeba,_ 
abychom naznačili, co chceme tímto pojmem vy­
jádřiti v souvíslosti s theologií channingovskou. 
Nejednotnost významu, propůjčovaného tomuto> 
pojmu, se uznává v obou těchto vědních oblastech. 

Pod záhlavím "humanitarianismus" v Encyklo--\ 
pedii sociálních věd uvádí Crane Brinton, že pojem 
byl vypůjčen z oblasti theologické a že 'se ho nyní 
užívá k označení různých sociálních postojů. Může Al 

znamenati emocionální popud k předcházení různých J . 

druhů ukrutností, stejně jako soubor vznětů, smě- ~. 
řujících k dosažení jisté míry štěstí pr() lidi nešťast­
né a ubohé, nebo dokonce může souviseti se snahou ~ . 
ol zmenšení utrpení v říši živočišné.S ) V theologii tl· 
se rozuměl tímto výrazem obvykle směr, ~važu­
iící Ježíše Krista za bytost lidskou, ale pro své ná-­
boženské poslání zázračně obdařenou!) 

Užíváme zde opět tohoto pojmu jako kategorie' 
theologické. Humanitarianismem rozumíme bohoslo- II 

~cký ...směr, který poskytuje nápozenskou sank~i 
všem snahám o vyrovnání nesrovnalostí pospolffělioJ I 
života podle zásad sociální spravedlnosti, jěstliZe 
j!l0u motivovány zřetelem, aby se plně uplatnila I 
lidská 'Schopnost k ....!iožímu synovství. Humanita­
rianismu záleží na sociální spáse trpících lidí už 
v pozemském životě. Bohoslovecká nauka huniani-­
tářská nebyla dosud vypracována s takovou důsled-

S) Encyclopaedia of the Social Sciences (vyd, Edwin R. 
A. SeHgman a j.), sv. 7. London 1932, str. 544 n. 

4) Encyclopaedia Britannica, sv. 11., 14. vyd., str. 876. , 
251' 



ností, aby tvořila protějšek bohosloveckým sousta­
vám thomisticko-katolické a kalvínovsko-protestant­
ské. Přece však její základní stanovisko bylo zře­
telně nastíněno v theologň Channingově, kterou též 
volíme za podklad dalšího rozboru. 

Bohoslovecký typ humanitářský se ~i.iel na 
pozadí náboženské kultury anglicko-americké a 
zvláště na základech dogmaticky uvolněného theo­
logického liberalismu, který si v Nové Anglň získal 
značný kulturní vliv v druhé polovici 18. a počátkem 
19. století. Americká liberální theologie před Chan­
ningem se vyznačovala nedostatkelll zájmu o pro­
niknutí k objektivně závazné pravdě. Unitářské ná­
boženské obce, které se řídily zásadami liberální 
theologie, nedosahovaly zpravidla přes svou nadpru­
měrnou intelektuální vyspělost stejného stupně za­
ujetí pro šíření evangelia na domácí pevnině a v za­
oceánských misijních podnicích jako jiné protestant­
ské církevní skupiny (baptisté, metodisté, kongrega­
cionalisté) . 

Sídlo náboženské autority přemístil humani~­
rianřsmus do svědomí jednotlivcova, podřízeného 
omilostňujícím zásahům Ducha Božího. Vždy se vy­
značoval odporem k soustavné formulaci nauky 
o metafysické povaze Boží podstaty a o postavení 
člověka k Bohu v životě časném i věčném. Syste­
matičnost nebyla nikdy předností tohoto bohoslo­
veckého směru, ač v 19. století, které i jinak bylo 
heroickým věkem humanitářsky orientovaných ná­
boženských skupin, bylo obdařeno několika vynika­
jícími mysliteli. Z nich se Channing pokusil o za­
chycení křesťanského životního programu v novo­
dobé pojmové symbolice; chtěl v něm obsáhnouti 
nejlepší náboženské hodnoty, dosažené v dosavad­
ním vývoji, a při tom cílevědomě pečovati o zlep­
šení· mravní povahy jednotlivců a o povznesení du­
chovní úrovně celého člověčenstva. 

Při odůvodnění svého kritického postoje ke kal­
vinismu vychází Channing z názoru, že představa 
o spravedlivém a dobrotivém Bohu, mající svůj pů­
vod v lidském svědomí, odporuje základním princi-

252 



pŮ1n kalvínovské theologie. Nesouhlasí s teorií 
o tajuplné, irracionální povaze Boží vůle a 'Soudí~ ~e 
člověk má přirozenou schopnost, aby pronikl k p0-
chopení náboženské pravdy . .!1ozumové a mr~vní 
vloh~jí býti oceňovány, poněvadž jejich pro­
střednictvím se uplatňuje náboženské vědomí. Chan­
ning připouští, že nekonečný Bůh jest při omezeném 
rozsahu lidského poznání nepostižitelný; považuje 
však myšlenkové vybavení člověka za spolehlivé do 
té míry, aby mohl aspoň s přibližnou správností 
porozuměti podstatě Boží přirozenosti. 

Mravní povaha bytosti Boží se podle Channingova 
soudu vyznačuje podobným ethickým obsahem dob­
rotivosti a spravedlivosti, s jakým se setkáváme 
v lidské přirozenosti, i když jsou intensita a rozsah 
těchto vlastností jiné u lidí než u Boha.5 ) Člověk 
může tuto povahu Boží ]?oznati jen prostřednictyim 
svého svědomí, do něhož jest tak vložena záštita 
:Q!:oti irracionalismu kalvínovské theologie. Výsostná 
mravní kvalita BoŽÍ se však neprokazuje jen sub­
jektivní psychologickou zkušeností, vedoucí k lo­
gickému závěru, že se bytost Boha-Stvořitele ne­
může projevovati nižší mravní úrovní ne~ bytost 
lidská. K tomuto úsudku opravňuje též mnohostran­
ná ůsobnost BOŽÍ->-projevující se ve vesmíru a v lid­
_ských dějinách a svědčící o tom, že Bůh jest spra­
vedlivý a dobrý. 

Způsobilost člověka k tomu, aby zkoumal Boží 
vlastnosti, závisí na rozlišovací schopnosti lidského 
svědomí, orientovaného k náboženskému zájmu. 
Proti thesi kalvinovské theologie o nepřístupné vzdá­
lenosti svatého Boha Channing namítá, že základní 
složka BoŽÍ podstaty nemůže odQorovati n~ltmšf 
snaze o šíření dobra a spravedlnosti, která tvoří 
jádro lidské mravní zkušenosti. Křesťanské nábo­
zenství neztrácí na své hodnotě, zjistí-li se, že pří­
vlastky, připisované Bohu kalvinismem, jsou v roz­
poru s vrcholnými požadavky lidského svědomí. Ná-

5) The Works of W . E. Channing, D . D. Glasgow 1840. 
Sv. 1., 3. vyd., str. 242 n . 

253 



boženství JeŽÍšovo v své původní čistotě nepostrádá 
potřebných směrnic pro účinnou lásku k bližnímu 
ani neodporuje nejlepším tužbám lidské mravní 
osobnosti. Rozumová kritika je osudná jenom theo­
logickým principům, z nichž vychází kalvinismus, 
nikoliv však Ježíšovu evangeliu lásky. 

Základním požadavkům mravnosti se protiví 
představa, že by lidský otec směl přivésti na svět 
úplně zkažené děti a že by měl pak právo je za jejich 
zkaženost ustavičně trestati; podobně se mravní 
cítění vzpírá domněnce, že by bylo světskému vla­
daři dovoleno, aby své poddané zbavil schopnosti 
poslouchati předepsaných zákonů a pak je trýznil 
pro zanedbávání povinností.6

) Tím méně může ná­
božensky založený člověk trvale 'souhlasiti s boho­
sloveckou soustavou, v níž se dostává podobným 
amorálním představám náboženské sankce pro vztah 
mezi nebeským Otcem a jeho dětmi nebo pro poměr 
mezi Panovníkem Hospodinem a jeho zavrženými 
pozemšťany. ~alvínovská theologie neuspokojuje 
svým mravním obsahem duchovně-zjemnělé lidské 
svědomí. Náhradou za ni si Channing přeje, ab~ 
duch Ježíšov~ evangelia IJ!zil vítězně cestu do život!! 
jednotlivcova, a ~ osvětloval poznáním pravé 
pods~~ty Božíbytosti-v~chny lidské mravní sou­
vztaznosťi. 

Kladný cíl unitářského křesťanství vyložil Chan­
ning v svém proslulém Baltimorském kázání roku 
1819. Téhož roku napsal též svou obhajobu základ­
ních zásad humanitářského postoje v náboženstvP) 
V Baltimorském kázání odůvodnil užívání rozumové 
schopnosti při výkladu Písma, připouštěje, že má 
své hranice; ty se však neměly státi záminkou k to­
mu, aby člověk vůbec nesahal k své intelektuální 
mohutnosti v náboženské oblasti. Svou ~zI>ůsobilostí 
k myšlení získává .člověk závazek, že bl!de~liřist~.po': 
vati k obsahu~jevenéyravQL cestou_ rozU1l}ového 

6) Tamtéž, str. 250 n. 
1) V traktátu Objections to Unitarían Christianity Con­

sidered. 

254 



usuzovam. Pomocí racionální metody při výkladu 
Písma dospěl Channing k formulaci hlavních zásad 
humanitářské theologie. 

Nejdůležitější přívlastky BoŽÍ bytosti byly Kal­
vínovi důsledkem naprosté svrchovanosti Stvořite­
lovy nad celým stvořeným vesmírem; na tomto pod­
kladě docházel k tvrzení, že Bůh jest ničím nepod­
míněnou mravní normou sám sobě. Naproti tomu 
ChaIl!ling považuje za nejdůležitější t;y~ožské pří­
vlastky, které souvisejí s mravním charakterem 
Boží osobnosti. To neznamená, že pro něho mocnost a dťístojenství Boží ztrácejí vůbec význam; tyto 
vlastnosti však ustoupily před přívla:stky dobroty, 
spravedlnosti a dokonalé svatosti u Boha jako Otce 
celého lidského pokolení. 

Křesťanská symbolika Božího Otcovství a záro-
veň s ní přívla'Stky milosrdenství, slitovnictví a od­
pouštějící lásky vystoupily v Channingově theologii 
opět do popředí. Nemohl souhlasiti s teorií kalvi­
nismu o tyranské a v své svrchovanosti bezohledné 
povaze Boží vůle, předurčující část lidstva k věčné 
spáse a část .k věčnému zatracení. Naproti tomu 
Channiqg..Spolé_hal na vládu spravedlivého _Boha, gři­
hlížejícího bedlivě k mravnímu charakteru 'ednotli­
vých lidí. podle něho nes očívl'!,la 'podstata Kristova 
spasitelského díla v úmyslu J!.oskytno~ti zástlymou 
oběť na usmíření rozzuřeného božstva, nýbrž 'sme­
ioyala k tom11.t aby získával člověčenstvo k napodo­
bování své mravní dokonalosti. V protikladu ke kal­
vínovské nauce o naprosté zKazeno sti člověka .. Chan­
ning učí, že lidská řirozenost 'est o duchovní . 
stránce uzpůsobena, aby odpovídala s -'pomocí Du- 1.­
cha Božího nejvyššímu cíli svého stvoření. Láska 
k Bohu a láska k bližnímu nezbytně předpokládá, že 
člověk neztratí se zřetele skutečnou ethickou struk­
turu božské bytosti. V odpovědi na praktické zá­
vazky svého každodenního všedního života má 
v sobě křesťan\ uskutečňovati .příznačné vlastnosti 
Boží vlády, zvláště Boží dobrotu, spravedlivost a sli­
tovnou lásku, v tom vědomí, že Bůh není vzdálen od 
lidsk ' ch mravních zá...Q.asů. člověk má v prvé řadě 

255 



I milovati svého bližního; tím může křesťan přímo 
projeviti svou účast na díle božské dokonalosti a 

I osvědčiti své duchovní sjednocení se světem Božím.B) 

Přestože Channing vědomě vybočil z myšlenkového 
okruhu kalvinistických theologických představ,gfistalo 

~ mu trvale z kalvinismu vědomí hříchu částí mravního 
• dědictví. Jeho theologická nauka- byla prosta pesi­

mistického postoje k životu, s nímž se setkáváme 
u osob "dvakrát narozených", které v svém dušev­
ním vývoji prožily dramatickou zkušenost náhlého 
obrácení. Zrcadlil se v ní Channingův vlastní dušev· 
ní růst, který probíhal ve znamení vyrovnaného uce­
lování charakteru, ač jej současně provázely 'stří­
davé stavy niterného napětí, skleslosti i konečných 
vítězství. 

Hlavní odchylka Channingova od kalvinismu spo­
čívala v bohoslovet:ké nauce o náboženském určení 
člověka. Proti základní thesi kalvínovské anthropolo­
gie o naprosté a nenapravitelné zkaženosti lidské při­
rozenosti se postavil na stanovisko, že lidská poyahl!­
je úctyh~dná Er? své výs~~~é m.Iavn! posláni a že 
se podoba ve svych nejleEslC!!"!:ysech ~h~rakteristic­
kým vlastnostem božské osobnosti. Od svého proti­
kalvinistického hlediska, že člověk k své spáse ne­
potřebuje víry ve vykupitelskou moc Kristovy krve, 
postoupil ke kladnému hodnocení lidské přirozenosti. 
Při tom dospěl k důležité poučce své ethické teorie, 
že y lidské.-J3.chQPnosti budovati charakter ve shodě 
se svědomím SEočívá Eodstata mravní podobnosti me­
zi Bohem a člověkem. 

(- Noěticke východisko channingovské theologie 
1 se zakládá na předpokladu, že nejdůležitější boho­

slovecké kategorie vytvořil člověk svým rozumovým 
usuzováním, při němž dochází dříve k představě bož­

\ ství a potom teprve k náboženskému poměru mezi 
I lidmi a božstvem. Podle Channinga .poznává člov~ 

B) -We esteem him, and him only a pious man, who prac­
tically conforms to G<>ďs moral perfections and government; 
who show:s his delight in Goďs benevolence, by loving and 
serving his neighbour; his delight in Goďs justice, by being 
resolutely upright. - The WorkB, sv. m., str. 95 n. 

256 



Bóha jedině rostřednictvím sV~EO vlast~ího v~do~ ~ 
o Bohu.9 ) OntologičkY dukaz Jsoucnosti -noží tvon ( 
pro Channinga orientační bod humanitářského boho­
sloveckého směru. Smysl tohoto důkazu jest ten, že I 
každý člověk nosí 'Sám v sobě stOPY.-!3oŽí podob:y, ) 
jako dítě zrcadlí v sobě obu svých rodičů. 

Vycházeje z . psychologické povahy náboženské 
zkušenosti, ztotožňoval Channing mravní jakost Boží 
bytosti s nejlepšími duchovními tužbami, zakotvený­
mi v lidské rozumovosti a svědomitosti. Jsoucnost 
Boží nečinil však závislou ha člověku n 'brž svazo­
val 'i se skutečností nadsvětnou. llavní zájem Chan­
ningov~ theol.Qgie se soustřeďujEU1~ ab~~lutní mravní 
dokonalost, ztělesněnou v Bohu. O jejrkvalitě mů­
zeme usuzovati podle nejjemnějšího hlasu svého svě­
domí. Člověk se může říditi mravním zákonem, kte­
rým se projevuje Vládce všehomíra, poněvadž mravní 
zákonitost je totožná s Boží vůlí, prostupující lidský 
život a určující lidský osud. Nadsvětná povaha Nej­
vyšší Bytosti je srozumitelná člověku jen tím, že 
Bůh 'pracuje na spáse lidské duše. Channing přiznává 
sice význam přívlastkŮID Boží moci a Boží slávy, 
ověřeným v hlubinách náboženského vědomí; sou­
časně však zdůrazňuje ~q!řebu rovnová~ mezi vlast­
nostmi, souvisejícími s nad'Světnou novahou BoŽÍ a 
mezi mravními přívlastky BoŽÍ s~ravedlnosti a BOŽÍ­
ho milosrdenství. 

Řídě se těmito zásadami, neváhal Channing po­
staviti nauku o důstojnosti lidské přirozenosti do 
popředí své theologické teorie. Předvídal s proroc­
kým zaujetím příchod nové refonnace, při niž prý 
dojde k přetvoření dosavadních bohosloveckých sou­
stav křesťanských a dostane se náležitého zřetele ná­
božensky motivované úctě k ryzí hodnotě každé lid­
ské duše. Kriticky soudil bohoslovecké směry ofi­
ciálních církví, že nedovedly využít nesmírného po­
tenciálu duchovní energie, utajeného v JeŽÍšově po­
žadavku všelidského bratrství, pro pole tvořivé dob­
ročinnosti. 

. 
ll) Tamtéž, sv. III. , str . 235. 

Ed;co BI.h01I. v XI 1 7 257 

, 



Skutečnou mravní velikost, k níž mají všichni lidé 
stejný _~řistup, hodnotí Channing podle snahy ~ 
ctnostny život, k němuž je Bůh povolává. V schop­
nosti uvědomovati si povinnost spatřuje vrcholný 
dar, který Bůh člověku poskytuje, aby jej vyzbrojil 
směrnicemi práva a spravedlnosti pro své království 
a aby jej vybavil pro osobní nesmrtelnost.10

) 

Právě v křesťanském náboženství našel Channing 
příznivé podmínky k přiměřenému zhodnocení ne­
konečné ceny lidské duše, jakož i jednoduchý sou­
bor pravidel, vedoucích k její mravní očistě. ~es­
ťanství povzbuzuje věřící k napodobování božské do­
lčonalosti, zobrazené v životním údělu Ježíšově. Lid­
ská přirozenost se neskládá ve světle křesťanského 
životního názoru pouze z náklonností ke hříchu a ze 
vzruchů k zloplodným vášním, ale projevuje se též 
vzněty k ctnostnému životu a způsobilostí k věčné-

I mu mravnímu pokroku v říši Boží. 
Pojetí lidské přirozenosti u Channinga souvisí 

se snahou o to, aby v životě neustával nikdy E!"Q­
ces~jího ě,lepšování. Nezakrývá si nijak působení 
hlísných zábranJ které brzdí mravní pokrok lidské 
duše. Považuje tyto zábran.YJ!Q!!z~ za dQČasnézl!.a­
mení vývojového stupni, dosud neuspokojujícího, jež 
budou odstranitelné dalším postupem k vyššímu 
stupni mravní dokonalosti, kterého může duše do­
sáhnouti při svém růstu k nesmrtelnosti. 

V channingovské linii pokračovalo dále transcen­
dentalistické hnutí v americké theologii. Přejalo její 
vedoucí zásadu o podstatné mravní podobnosti mezi 
Bohem a člověkem. Prohlásilo způsobilost k nábo­
ženskému životu za vrozenou součást psychícké 
struktury normálního člověka. S ještě větší rozhod­
ností než Channing odmítlo uznati ve věcech nábo­
ženskéhO' poznání vnější autoritu, která by odporovala 
rozumu a svědomí. Z představitelů transcendentalismu 
vypracoval zvláště Theodor Parker důkaz o základní 
duchovní jednO'tě Boha a člO'věka, pokud jde O' stejno-

10) Tamtéž, ll., str. 308, v pojednání Honour Due to AU 
Men. " 

258 



rodost jejich mravního charakteru, ke značnému 
:stupni logické důslednosti. 

QP.rávněnost tvrzení o říbuznosti božské a lid­
ské řirozenosti o íral hanning o nove resem sote­
riolo . ckého roblému. V nauce o KrIstu nenas e oval 

ia ani Socina, nýbrž položil neodvisle od nich 
rozlišovací znak, oddělující Syna člověka od ostat­
ních lidí, do mravní oblasti. Jemné odstíny v názo­
l'eeh na metafysické zařazení Kristovo do nebeské 
říše, v nichž si libovali ještě někteří jeho předchůd­
·cové v theologickém humanitarianismu, ztratily pro 
něho význam. Zato se v jeho bohosloveckém postoji 
nadmíru zdůrazňovalo, že se Ježíš odlišoval ři 'edno­
duché, nezázračné povaze svého člověčens ví od zQyt­
ku lidstva nesouměřiteln' stu něm své mravní yý­
tečnosti. 

Ježíš už nebyl Channingovi nadpřirozenou bytostí, 
povýšenou polobožskými vlastnostmi na zvláštní 
brdinskou osobnost svého druhu. V jeho pojetí se 
stal Syn člověka vůdcem lidského pokolení k božské 
dokonalosti: Ježíšovým životel!! a dílem~ 'projevuje 
ryzím způsobem čistá povah;LBoží b tostLa Jlr~vá 
tvářnost lásky, kterou Bůh chová k lidstvu. A přece 
i v tomto humanitářském názoru múže se Ježíšovi 
přisouditi míra duchovního významu, odpovídající 
jeho spa'Sitelské funkci. Channing uznával mravní 
dos~hJežíšova životního díla ~ závazllost eva!!Ke­
ll'ní zvěsti pro přiblížení se ftoha lidstv~~ současně 
-vsak odmítal metafysické důsledky smírčí oběti Kri'S­
tovy. Ježíš podle něho uvádí li~é duše do .§oulad­
ného oměru k Bohu.} ~žto~e ..!!.abádá.1. abY_J?oslou­
chali nebeského j)tc~.Jalw Pána všehomíra. Lidé mají 
-ochotně plniti své mravní závazky, aby si zajistili 
naději na věčnou blaženost duše. Ježíš nerozumí po­
slušenstvím k Bohu zotročující závislost lidí na liteře 
zákona, které se má dbáti ze strachu před trestem, 
nýbrž vyžaduje ab člověčenstvo ze svo1l.odného roz­
hodnutí bralo :Rodíl na s ravedlivé a milosrdné vůli 
~1) --- ---

tl) The Perfect Life. Z rukopisných poznámek vydal W . 
H. Channing. London 1873, str. 238. 

259 



ProstÝ smysl JeŽÍšova evaD:ge~ia lásky v Chan­
ni.!!gově bohoslovecké orientaci měl rozhodující vý­
znam-:Y naprosté shodě s ním nacházel ve vesmíru a 
v lidech zjevení Boží podstaty. Boží tvář nesla mu 
vždy stopy odpouštějící lásky, spravedlno'Sti a milo­
srdenstvÍ. Řeč Boha k člověku se podle Channinga 
neomezila jen na náboženskou zvěst, kterou hlásá křes-

I ťanství. Porozuměti úplně Boží síle a tvořivé inteli­
genci by znamenalo proniknouti tajuplnou skladbu 
nekonečného vesmíru. A přece může člověk bezpečně 

' pronikati k smyslu božské povahy, jestliže se po-
zorně obírá lidskou přirozeností, která zrcadlí vesmír 
v kostce. 

Pronikaje mravní charakter božské bYtosti, zje­
vený v křesťanské náboženské zkušenosti, a ověřuje 
si pozna tky takto získané dalším zkoumáním jevů 
světa hmotného i duchovního, dospěl Channingk pře­
.§vědčení o všudypřítomné a_ dů~l~dně llplatňované 
lásc~ !3oží. V oblasti jevů fysikálních se projevuje 
nezaujatost této lásky pravidelným působením vše­
obecně platných přírodních zákonů, o nichž nás po­
učuje přírodovědecké badání. V oblasti světa du­
chovního Bůh svým Duchem osvěcuje a posiluje celé 
lidské pokolení, a neomezuje své požehnání jen na je­
diný vyvolený národ nebo na jediné plemeno. Bůh 
poslal Ježíše hlásati svou dobrou zvěst především 
chudým a zanedbaným členům všelidské rodiny. 

Pojetí Boha jako společného Otce celého člově­
čenstva (shodné s Ježíšovým evangeliem) má pro 
Channingovu logiku sociálních vztahů dalekosáhlejší 
význam než pro předcházející bohoslovecké soustavy 
dějinného křesťanství. .§labost křesťanského nábo­
ženství Sj>očívá v tom~ že nedovedlo vyvoditi prak­
tické závěry z učení o všeobecné, universální povaze 
~coV'Ství Božího, vedoucí k lidskému sbr~tření. Dy­
namická síla křesťanského evangelia nebyla progra­
mově využita pro usměrnění sil, utvářejících pospo­
litý život tak, aby se už v tomto časném věku při­
blížilo království BoŽÍ na zemi. Překáželo tomu podle 
Channingova soudu metafysické hledisko v křesťan­
ské theologii. V humanitářském bohosloveckém typu. 

260 



se má uplatniti názor, že nebeský Otec sdílí s lidmi I 
tutéž mravní povahu, pokud se tito řídí nejlepšími 
duchovními náklonnostmi, jimiž je Bůh obdařil. 

Pokud křesťanství náležitě nepřihlíží k nábožen­
ské ceně člověka jakožto dítěte Božího a pokud vy­
bavuje Boha vlastnostmi, které jsou pro svou pod­
lidskou jakost vzdáleny naší mravní zkušenosti, ne­
dovede podle Channinga vytvořiti program pro čas­
nou spásu celého člověčenstva. Kdežto hlavní účel 
náboženského' života spatřují katolic~smus ve svá­
tostném zprostředkování spásy církevní institucí a 
protestantismus v oslavě Boha činem víry, v hUQ1.a­
nitarianismu ·de především o povznesení lidské přiro­
zenostI k ne:imšunu s tuni mravm dokonalosti, 
ptedobr~né -ye vla.§tnostech 12ytosti božské. V člo­
veku učí náboženství poznavati obraz Bozí a stře­
disko omilostňujícího Božího zájmu. Nejpevnější pás­
ku mezi lidmi navzájem i mezi lidmi a Bohem tvoří 
podle Channtnga přesvědčení, že §e sluší uctívati 
Boha_ v jeho dítkách.12

) 

Humanitářský bohoslovecký typ častěji kritisuje 
historické křesťanské církve proto, že se plně nepo­
stavily za poselství Ježíšova evangelia, které svědčí 
o tom, že se Bůh láskyplně sklání ke každé lidské 
bytosti. Velkolepé uspořádání všehomíra nepřekáželo 
Ježíšovi v jeho víře, že se Bůh pečlivě stará o kaž­
dého jedince, kterého povolal k životu. Celkovou sou­
držnost všech částí lidské pospolitosti zdůrazňovalo 
evangelium obrazem, že celé člověčenstvo tvoří jednu 
rodinu Boží. Starostlivost Boha-Stvořitele o jedince i 
~ečen'Ství lidský~h duší spočívá v Ježíšov_ě JLQjetí 
na spravedlivém a milosrdném vztahu nebeského Otce 
K'evsem lidem. V naprosté vnitřní shodě s toutori= 

12 ) Until men's eyes shall be purged to discern in one 
another, even in the most degraded and fallen, a ray of the 
Divinity, a reflexion of Goďs Image, a moral and a spiritual 
nature within which God works, ... ; until they shall thus 
recognize and reverence the Eternal Father in all His human 
Children, the trne bond of Communion will be w.anting, bet­
ween man and man, and between man snd God. - The Per­
fect Life, str. 79. 

261 



dostnou zvěstí evangelia překonal Channing stano­
visko kalvínovské theologie, podle něhož Bůh svým. 
libovolným rozhodnutím odsoudil větší část lidstva 
k věčnému zatracení. 

Naproti náboženskému a mravnímu determinis­
mu Kalvínovu dospívá Channing ze zásady o všelid­
ském Otcovství Božím k závěru, že j3ůh ~QI!ůjčuie 
člověku svobodnou vůli. Vstoupiv se 'stvořenými lid­
mi v obecenstvCblízkého soužití (v symbiotický po­
měr), Bůh podporuje přirozenou lidskou touhu po 
štěstí. Účastenství na božském životě vede věřícího 
k důvěrnému obcování s Vládcem lidských duší. 
Channing znovu důrazně připomenul křesťanskému 
světu, že náboženství Ježíše Nazaretského v J.X>jetí 
Boha souladně vyrovnává prvek transcendentní s prv­
kem imanentním. JeŽÍšův Bůh jest channingovské 
theologii nejen mocným Původcem vesmírného života. 
ale i spravedlivě milujícím Otcem svých pozemských 
dětí. U Channinga se dostalo mravním přívlastkům 
BoŽÍm nového ocenění a náboženského zhodnocem_ 

Zásady svého bohosloveckého názoru uváděl Chan­
ning v souhlas s duchovní uceleností Ježíšova evan­
gelia. Vycházel z přesvědčení, že křesťanské nábo­
ženství neztratí na ceně, jestliže vyzdvihne nábožen­
skou hodnotu lidské přirozenosti a jestliže prohlásí 
mravní dokonalost za vrcholný cíl lidského snažení. 
Proto žádal, aby se církevní {lracovnici starali o dll­
chovnLPovznesení věřících řízením j~ich životního 
růstu na cestu zbožnosti a ctnostPS) 

Ve svém nástinu humanitářské theologie soustře­
dil Channing pozornost na zkoumání předpokladů 
mravně dokonalého života jednotlivců a na vyzna­
čení nejbližších úkolů při cílevědomé reformě společ­
nosti. Při tom nepřestal usilovati o přiblížení Boha 
člověku tím, že nově osvětlil smysl mravních vlast­
ností, vyznačujících bytost Boží; jeho souběžnou sna­
hou bylo, aby nahradil náboženství strachu nábožen­
stvím lásky, důvěřivosti a naděje. Lidská přirozenost 
měla být zbožněna (to jest . zcela }?rostoupena bož-

13) Works, sv. 3., str. 137. 

262 



skou dokonalosti). V této zásadě viděl dstatl!Ý 
sro sl Božího ~eveni v Kristu. Vyslovil ji však ne­
Jasne, takže se u něho setkáváme s náběhem k hu­
manistickému ztotožnění Boha s nejvyšší myšlenko­
vou a mravní výtečnosti lidskou. 

Kdežto kalvini:smus uváděl do stavu temné stísně­
nosti mysl všech lidí, jimž pozemský osud nenazna­
čoval naději na věčnou vyvolenost, channin ovská 
theologie l!odněcovala rozvinuti veškeré mravní síly, 
-ať už uvědoměle rojevova~é nebo uta 'ene dřímaj!Cl, 
ke stavu připodobnění člověka Bohu. Channing učinil 
pokus o zásadní proměnu náboženského postoje. 
Chtěl náboženství očistiti od prvku úděsné tajem­
nosti, převésti je od zkroušené bohoslužby k usta­
vičnému přepodstatňovacímu procesu, při němž se 
jednotlivci v svém mravním životě i lidská pospoli­
tost v svém celku obrozují tím, že se podřizují las­
kavému vedení nebeského Otce. Základní ' znam 
křesťanství viděl v tvořivém úkolu, aby jloskytovalo 
náboženské "posvěcení snahám o budování ucelených 
charakterů a aby nezbavovalo při tom své stoupence 
svobodné vůle . 

Odmítaje názor, že člověk musí potlačiti část své 
tělesné a duševní bytosti, aby se líbil Bohu, odsoudil 
zcela důsledně asketicismus, ať už bylo jeho cílem 
popření pudové, citové nebo rozumové stránky lidské 
přirozenosti, a ať se projevoval útěkem ze světa do 
klášterů nebo sebepotlačováním uprostřed shonu 
světských zájmů, kterým bylo dlužno odpírati, jestli­
že nesloužily právě Boží oslavě. Naproti tomu položil 
Channing důraz na tvořivé možnosti lidské duše v je­
jím růstu k nesmrtelnosti. Na místě asketicismu zdů­
!azňoval jlrospěšnost snahy, a!!y se člověk stával po­
dobnÝ!ll Bohu. Připouštěl sice rozdíl mezi vyššími a 
nižšími silami, působícími v lidských psychických 
strukturách a tim byl veden k rozlišení mezi vyššími 
a nižšími zájmovými středisky duševního pole, o nichž 
nás poučuje útvarová psychologie. Channin už mno­
ho desítiletí před S. Freudem radil k přetvoření niž­
ších náklonností v lidské přirozenosti a varoval před 
Jejich potlačením. Od náboženství především očeká-

263 



val, že přispěje k upevnění rozumových a mravních 
mohutností při scelovacím procesu, utvářejícím. 
mravní osobnosti. Náboženské zásady podle něho při­
rozeně vedou k osvícení lidského rozumu tím, že čet'-

I pá ze zdrojů božské moudrosti. Vývojem svého svě­
domí má člověk účast na Boží dokonalosti; zabezpe­
čuje 'si nárok na osobní nesmrtelnost, poněvadž prů-
během tohoto dějství se jeho charakter zvelebuje a 
zbožšťuje. 

Vládě Kristově upíral Channing metafysický vý­
znam. Smysl Ježíšova evangelia nalézal v tom, že 
duchem lásky a služby podněcuje k pravdivému a 
spravedlivému životu. §etkáváme se sice u něho té~ 
s poučkou o duchovním úřadu Ježíše Krista; míní 
!Í1l!. jeho postřednickou funkci, kteFou pomohl lidem 
k synovskému styku s nebeským Otcem a získal pro 
ně )?Qzvání, aby br.alLPodíl na štěstí v Bohu. Mravní 
obsah Ježíšova učení podle Channinga veděK stavbě 
království Božího na zemi a současně též předsta­
vuje konečný cíl křesťanova životního snažení. 

Ježíšovo Kázání na hoře Channing povýšil pro 
~ho niternou sílu, zocelujfcí lidskou bytost, na ústřed­
ní osu náboženského zájmu křesťanova, zatím co u 
něho tradiční nauka kalvínovské theologie o vykou­
pení člověčenstva svatou krví umírajícího Krista 
ustupovala zcela do pozadí. Kříž Kristův přestal býti 
Channingovi místem zástupné oběti, pro kterou mohl 
být jedině usmířen hněv trestajícího Boha. Pož~.hna­
né účinky smrti Kristovy viděl v tom, že Ježíš vy­
koupil _lidstvo svou dobrotivostí a obětlDící se lás­
kóu, jimiž osvědčil svou bezpodmínečnou poslušnost 
k Bohu i svou nezištnou službu lidem. Podle Ježíšova 
příkladu mají křesťané považovati za nejvyšší úkol 
svého života snahu, aby ustavičně vyrovnávali svůj 
charakter s požadavky Boží vůle. Spasitelná víra 
v Ježíše přináší s sebou jen tehdy své blahodárné 
účinky, když se vyznavači Kristovi vynasnažují, aby 
se podle svého nejlepšího svědomí připodobnHi ideál­
nímu vzoru, který celému člověčenstvu svým dobro­
činným a mravně dokonalým životem dal Syn Boží. 
Lidská přirozenost se má přetyoři!;i tak, aby se-p-o-

264 



dobala obr~zl!...Boží bytosti1 kterou v mravních roz­
měrech, přiměřených ro člověka, zObražil- Je!!š 
Kristus,14 ) 

Channing zamítal sociální odstupňování spole­
čenské organisace podle tříd a podle stavovských 
důstojenství, ať už šlo o vynikající stupeň sociální­
ho postavení v povolání duchovenském či světském,. 
nebo o výsledky úspěšné hospodářské činnosti. Li­
dem se má dostávati uznání a úcty jen pro jejich 
grravní kvality a nikoliv na základě J20vrchně měřené 
výtečnosti, řídící se-..PQdle to1!o 'aké kdo muosta­
vení ve 'společnosti, nebo podle toho, jakých majetko­
vých výsad je držitelem, S lidmi se nemá zacházeti 
podle míry jejich politické moci, bohatství nebo spo­
lečenského věhlasu, nýbrž .rozho..Q.ující ll).á býti zřet~l 
k mravní úrovni je 'ich člověčenstv!, 

Zájem o trvanlivost společenského řádu, který 
by upevňoval vžité nespravedlnosti a zabraňoval 
nižším sociálním vrstvám v přístupu k prostředkům 
mravní ucelenosti a kulturního obohacení, nezařa­
zoval Channing ke kolektivním rysům náboženské­
ho života, Sociální 'přehrady ~ mai!J.>rá vě _ naopal~ 
setkati s od orem v~ech mravp.ě uvědoměl' ch lid!, 

něvadž rozrušují pouta lids~ého bratrství a kll.l­
dou ne řiměřený důraz na "'povrchní, pomíjející roz­
díl ~ezi lidmi, ačkoliv r' současně ne řihlížejt 
~podstatným znakům lidského mravního určení,~5 ) 
Channing proto nemohl neprojeviti souhlas s postu­
pujícím procesem sociálního osvobození nižších tříd, 
jakož i s odstraňováním třídních rozdílů, které se 
ustálily ve feudální společnosti a z ní 'Se přenesly do 
sociální organisace novověké, Platné společenské zří­
zení nepovažoval za dostatečně oprávněné už proto, 
že trvá od pradávna, nýbrž právě naopak mělo být 

14) The only redemption oi a human being is the reco­
very oi his Spirit irom moral evil, irom whatever stains 
and debases it, to the purity, philanthropy, piety and per­
fectness oi a Child oi God, such as was manifested in the 
Beloved Son. - The Periect Life, str. 282, 

15) On the Elevation oi the Labouring Classes, Works, 
~. 5., str. 202 n. 

265 



postupně rušeno, pokud v sobě nechovalo účinné pro!'" 
středky, působící k zlepšení sociálního osudu širo­
kých vrstev obyvatelstva. 

S humanitářským východiskem channingovské 
theologie souviselo, že nepřikládala valné důležitosti 
ani katolickému pojetí církevní pospolitosti (jako 
instituce hierarchicko-svátostné), ani protestantské­
mu chápání církve (jakožto Bohem zřízeného posvát­
ného obecenství, jemuž přísluší střežiti neomylné na­
uky, zjevené v Slově Božím). Za J?ravou církev se 
uznává v channingovském pohosloveckém typu nábo­
ženské společenství, vyznačující se v duchu evange­
lia důslednou I1oslušností .,příkazu lásky k Bohu a 

I k bližníqJ.. Církev má pomáhati lidem, aby žili po 
vzoru Ježíšově zbožně a spravedlivě; vliv na lidskou 
pospolitost má získávati tím, že bude uskutečňovati 
mravně radikální křesťanský program, který může 
čerpati uplatňováním zásad Ježíšova Kázání na hoře. 
Pravost církve Channingovi nezáleží na tom, zda {)0-
svěcuje svá bohoslužebná shromaždiště podle ustále­
ného řádu nebo zda zřizuje své duchovní k pastýř­
skému úřadu podle norem, které považuje sama za 
jedině účinné. 'pro neklamnou známku její pravosti 
yyžad.!!.Í~ aby ~l duch Kristův znatelně vepsán do 
srdcí duchovních pracovníků a ostatních údů cír­
kevllillo~olečenství. 

O historických znacích mystického těla Kristova 
Channing soudil, že pouze niterná věrnost věřících 
křesťanů náboženskému odkazu evangelia ustavuje 
všeobecnou (to jest katolickou) a apoštolskou cÍr­
kev; z ní žádné vyobcování nemůže vyloučiti zbožné 
následovníky Ježíšovy, kteří uctívají Boha sice pro­
stým, ale bezvýhradně svědomitým zachováváním 
svých mravních závazků. Katolicita channingovské 
theologie objímá daleko širší náboženskou oblast vě­
řících, než může připustiti kterákoliv historická cír­
kev křesťanská, spravující se starokřesťanským nebo 
reformačním vyznáním víry. Měřítkem humanitář­
ské katolicity ~ mravní opravdovost touhy ~ 
ctnostném živote, jenz má záležeti v tom, že lidská 
duše při svém růstu k osobní svatosti v sobě zpodQ>-

266 



buje obraz živého Boha. Jednota a svatost církve 
má spočivati na sjednocení věřících křesťanů duchem 
lásky Kristovy. Svaz~k láID mezi následovník Je­
žíše Krista je skutečností., 'iž nem~e odstraniti zád­
ná odchylka od přijatých symbolů víry.16) 
--Sociologický útvar křesťanský, založený na 
channingovském bohosloveckém typu, soustřeďuje 
se na nejlepší mravní přívlastky křesťanského ná­
boženstvÍ. Odlišuje se od thomisticko-katolického i 
od kalvínovsko-protestantského pojetí církevní vše­
obecnosti. Ethos evangelia v své původní podobě 
vystupuje tu do popředí: Bezvýhradná oddanost 
ři následování Ježíše., osvobozujícího člověčen.1ltvo 

z otroctví hříchu, jest povýšena na hlavní řed 0-

klad církevního obecenstvÍ. 
Svou naukou o církvi channingovská theologie 

dosvědčuje, že humanitarianismus v své duchovně· 
vyspělé podobě nevede nutně k sektářství, nýbrž ke 
katolicitě. Při tom spoléhá na lidskou náklonnost 
k mravně povznášejícím formám náboženství, jež. 
souvisí s vývojovou tendencí v náboženské zkuše­
nosti. Ethické dědictví po Ježíši Kristu nemá být déle 
zastiňováno pověrečnou úctou k oslňující modle cír·· 
kevnického institucionalismu, ani spoléháním na to, 
že souhlas s přesně vypracovanou věroučnou 'Sou­
stavou křesťanovi samočinně zabezpečí jistotu spásy. 
Církev má pomáhati věřícím k tomu, apy se řibli­
žovali Bohu osvěcením sv' ch charakterů a v tom 
se s atřuje její vrcholná funkce. Duch Kristův se 
oceňuje jako rozhodující charismatická moc, která 
stmelovala po staletí křesťanskou církev v živoucí 
jednotku, a která představovala vyšší duchovní sou­
náležitost křesťanského bratrstva i při jeho roztříš­
těnosti věroučné a organisačnÍ. Podle Channinga 
přední úloha církve ,,Spočívá v tom, aby zachraňovala 
lidské duše 'pro dokonalejší stupeň niterného s ojení 
l'! Bohem..; k tomu jí mají sloužiti věrouka, obřadnictvf 

16) AlI Christians and myself, form one body, one church, 
just as far as a common love and piety possess our hearts. 
Nothing is more real than this spiritual union. There is one 
grand all-comprehending church. - Works, sv. 6., str. 431. 

267 



a církevní administrativa jako prostředek, nikoliv 
však za konečný a vrcholný cil. 

Církev nepředstavuje universální útvar jen tím, 
že je do ní zahrnuto soudobé člověčenstvo, pokud 
je podřízeno vládě ducha Kristova. Channingovská 
theologie zařazuje do obla:sti církve i celý duchovní 
vesmír, křesťany na nebi i na zemi. Patriarchalistický 
prvek z Channingovy sociální filosofie sice vymizel, 
avšak totalitní po~ celél:!9 vesmírul vč~tIlě ú1!rn­
ného obrazu ~l~nosti lidské, jest v ní dosud za­
chováno. Kosmickou dUchovní 'scénu, obsahující v so­
"6ečlověčenstvo přítomné, zvěčnělé , i budoucí, jakož 
i mocnosti nadsvětné, představoval si Channing jako 
mravně sjednocený celek.. Vévodí v něm po zrušP.ní 
všech přehrad časových i prostorových majestátní 
bytost Krista jako Nejvyššího Soudce, rozsuzujícího 
s konečnou platností dobré od zlého. 

Humanitářský bohoslovecký typ, založený na 
myslitelském díle Channingově, se stal základem no­
vého křesťanského útvaru, který krystalisoval v uni­
tářské a v jiné svobodné (t. j. oddogmatisované) ná­
boženské obce, ale zasahoval svou myšlenkovou re­
volučností též na pomezí starších církevních útvarů. 

Základní nedostatek humanitářsKého směru spo­
číval v tom, že se mu nedostalo ani u Channinga, ani 
u Channingových pokračovatelů logicky propracova.­
né theologické soustavy, která by svou uceleností 
byla myšlenkově rovnocenným protikladem thomis­
mu a kalvinismu. U Channinga se projevila i jiná 
slabost humanitarianismu: ani on se neubránil od­
středivé tendenci, jež se vzdaluje od nábožensky ne­
zbytného minima biblického theismu, nutného pro 
duchovně energetickou základnu křesťanstvÍ. Opti­
mistické dog;pa Channingovo o r:!lJ.'avním <:lůstOJen~ 
stvÍ lid'Ské ....pr:irozenosti vyzpívá nezřídka .. z jeho _ bo­
hosloveckých traktátů s kazatelskou J.)rostoduchostí; 
neobstoji beze změny vzhledem k pomit'kůni o psy­
chologické povaze náboženské zkušenosti a o proble­
matice zdrojů lidské mravní osobnosti. 

Ač~oliv by-Ia "při !.heoIQKÍck~m ~c1!odi:skJl. Cl1an­
ningove otevřena---2esta subjektiyismu v hodnocenJ 

268 



náboženské ~ravdYJ zůstal mu J2tece jen ethos ~­
l!QPticllCh evangelií sl!<>lu s hlavními j!rincffiy du­
chovního theismu ~onečným; měřítkem 'křesťanské 
y.!!:y a mravu. Bohoslovecký postoj Channingův se 
sice vyznaČoval odporem k metafysice, ale s theolo­
gickými naukami historických církví se vyrovnával 
stále ještě s patřičnou ohleduplností. I při nedostatku 
logické propracovanosti bohosloveckých nauk získá­
vá humanit arianismus u Channinga značně na pře­
svědčivosti tím, že se ustavičně opírá o svědectví ieho 
bohaté, niterně vyrovnané náboženské osobnosti. 

S povahou humanitářského bohosloveckého typu 
souvisí, že v něm Channing nemůže býti považován 
za stejně áutoritativního představitele, jakým jest 
Tomáš Aquinský pro katolicismus nebo Kalvín pro 
reformovanou větev protestantismu. Nicméně jest 
dlužno připomenouti, že kho vliv J!ři vytváření theo­
logické základny svobodně křesťanských nábozen­
ďkých skupin v Evropě a v Americe nikdo ~o ceJé 

evatenácté století neJlředstih1., až na jedinou vý­
iimku Jamese Martineaua. Se svého hlediska jsme 
dali přednost výkladu Channingovy theologické na­
uky ze dvou důvodů. V ethické teorň o náboženském 
založení lidského svědomí jest Channing učitelem 
Martineauovým. Postoupil též dále než Martineau 
při domyšlení závěrů, k nimž vede humanitářstvÍ 
v oblasti, v které má z náboženských pohnutek do­
cházeti k vyššímu stupni sociální vyrovnanosti. 
Vůdcovsky nadřazené postavení Channingovo bylo 

patrné i při tehdejší nedostatečné součinnosti unitář­
ských a ostatních liberálních křesťanských skupin 
z projevů při oslavě stého výročí Channingova na­
rození roku 1880.17

) Už tehdy bylo nepochybné, že 
humanitářská bohoslovecká orientace získala Chan­
ningovi myslitelský věhlas daleko za hranicemi jeho 
vlastní denominace, i když nemohl býti považován 
za systematického theologa v akademickém slova 
smyslu. 

17) Doklady pro to jsou otištěny ve spise Celebration 
of the One Hundredth Anniversary oť the Birth-day oť 
W. E. Channing. Boston 1880. 

269 



15. 

VLIV HUMANITÁRsK~ THEOLOGIE 
NA pRESTAVBU SPOLEČENSK~HO RADU 

Změna v oceňování lidského činitele v nábožen­
ské zkušenosti, která se výrazně projevila v chan­
ningovské theologii, byla doprovázena souběžnou 
snahou, aby se získaného mravního potenciálu tvo­
řivě užilo k soustavné činnosti sociálně nápravné. 
V humanitářském bohosloveckém tyl?U se dostalo 
člověku, ~ko tvoru obdařenému schopností stávati 
se podobnýln BohuJ nového umístění na dtiinném 
jevišti. Společenské instituce se začínají měřiti podle 
své 'sociální funkčnosti; může dokonce i při jejich 
starobylosti dojíti k tomu, že jsou podrobeny zamí­
tavé kritice, jestliže neprospívají mravnímu povzne­
sení člověčenstva a překážejí cílům kulturního a ná­
boženského pokroku. 

Přihlédneme zde zvláště ke třem důležitým úko­
lům sociální dobročinnosti, které dozrávaly od konce 
18. století a které se staly předmětem pronikavější 
společenské reformy. Novému revolučnímu hnutí, 
usilujícím jl o politické a duchovní osvobození nižších 
tříd, nel?římo napomáhaly racionalistické tendence 
osvícenství a nábožensky obrodné hnutí pietistické, 

, Sociální reformátoři té doby soustřeďovali opravné 
snahy na osvobození nevolníků, na úplné zrušení 
otroctví, na zlepšení sociálně hospodářSké i mravní 
úrovně lidu, pracujícího v námezdném poměru, na 
rozšíření obecného vzdělání pro všechny vrstvy oby-I vatelstva s pomocí státního zákonodárství. 

Nové pojetí cílů i prostředků sociální ameliorace 
si vyžádalo, liby veřejná i soukromá dobročinnost 
byla postave!la na dokonalejší o..rganisačni zákla<l. 
Při rýsující se proměně sociálních postojů mělo ná-

270 



boženství významnou úlohu. Hlasatelé sociálního svě­
domí se našli ve všech církvích. A přece příspěvek 
humanitářského bohosloveckého směru při vytyčo­
vání zásad vespolné od ovědnosti všech členů lid­
ské pospolitosti za osud bližních, žijících v bídě a 
v sociální poníženosti, byl nepoměrně větší než by 
odpovídalo nepatrnému počtu otevřených stoupenců 
tohoto křesťanského útvaru. 

Nesmíme též opomenouti zmínku o příznačné 
okolnosti, že Channingovu přímou účast v důležitých 
.akcích sociálně reformních (zvláště podporu, již vě­
noval hnutí pro osvobození otroků) jest možno vy­
světliti jen důsledným uskutečňováním humanitář­
ských zásad. Podle úsudků jeho přátel můžeme bez­
pečně souditi, že by Channing při své mravně povzne­
sené, smířlivé a dobrotivé povaze nikdy nezasahoval 
do rušných politických sporů, kdyby se necítil osobně 
zavázán, aby sloužil cílům nábožensky motivované 
sociální spravedlnosti. Přesvědčení o věčné hodnotě 
lidské přirozenosti měl tak pevně vštípeno do ohniska 
svého mravního vědomí, že u něho zaujalo místo ne­
otřesitelného náboženského dogmatu. 

S příslušníky jiných křesťanských církví si Chan­
ning přál spolupráci při potírání hlavních společen­
ských chorob. Humanitářské hledisko mělo však pro­
jeviti svou odchylnou theologickou tvářnost a záro­
veň osvědčiti svou tvůrčí průbojnost všude, kde se 
jednalo o zlepšení sociálního údělu potlačených 
vrstev. V svém svědectví o duchovní odstatě .ll0-
!!těru, který vládne mezi Bohemjako Otc m na.jOOné 
straně a lidmi jako bratřími na straně druhé, :ill-kož 
i v sociálních důsledcích tohoto základního nábo­
ienského vztahu pro reformu společenského řádu, ne­
~těl uznati přh>ustnost žádného kom romisu.18

) 

S naprostým nesouhlasem zamítal představu kal­
vinistické theologie o předurčujícím výroku Božím, 
odsuzujícím větší část člověčenstva do stavu věčného 
~tracení. Poněvadž se božského založení lidské při-

18) Srovnej o tom v životopise Channingově od J. W. 
Chadwicka (London 1903), str. 326 n. 

271 



rozenosti dostalo bez omezení celému člověčenstvu, 
yyloučil Channil}K možnost, že by někdo měl ~rávo 
Čřivla~tni.!L~i lidské bytosti pro hospodářský zisk. 
lověk se svou nesmrtelnou duší představuje dosta­

tečný cíl sám o sobě. Za žádných okolností není mrav­
ně přípustno, aby se ho užívalo jako nástroje, slou­
ŽÍcího jinému člověku k udržení nebo k získání bla­
hobytu. Důvody svého odporu proti otroctví, jako 
uznané sociální instituci, vyložil Channing v obsáh­
lém pojednání. 

Neuznával právo otrokářů, aby vlastnili lidi jako 
svůj majetek, poněvadž prý jejich nároky odporují 
posvátným právům, kterými Bůh obdařil člověko­
vu mravní bytost. Zásah státu do svobody jedinců 
RomocÍj>rávního řádu nemá býti v rozporu s mrav­
ním zákonem spravedlnosti. Rozmnožování soukro­
mého vlastnictví jest třeba uvésti do jistých mezí, 
aby nebyla porušena základní lidská práva. Otrok 
jest zařazením do podřadného společenského posta­
vení zbaven povznášejícího mravního sebevědomí. Cíl 
jeho životní snahy jest snížen společenskou méně­
cenností lidské úrovně, která mu byla přisouzena. 
Otroci netrpí pouze neutěšeností svého mravního 
osudu, ale jejich poddanství se odráží i v myšlenkové 
omezenosti, do níž jsou vtlačováni. Stav otroctví roz­
rušuje rodinné vztahy, napomáhá barbarské kru­
tosti otrokářů, odstraňuje z lidské pospolitosti ne­
nucenou lásku k sociálnímu řádu a potlačuje přiro­
zenou touhu lidských bytostí po svobodě. V svém 
zdůvodnění nutnosti, aby otroctví bylo _odstraněno, 
Channing na prvém nústě zdůraznil všem lidem spo­
lěčnou základnu lidské přirozenosti, která vylučuje 
vlastnické .2!ávo člověka k člověku. V jednom bodě 
však se lišil po stránce metodické od postupu, který 
navrhovali stoupenci okamžitého zrušení otroctví 
jako trvalé sociální instituce. Channing nepovzbuzo­
val urychlené osvobození otroků z jejich nevolnic­
kéhopoměru, nýbrž chtěl k němu dQjíti cestou po­
stupnéhQ '{ÝVoie. Bezpodmínečně vyžadoval, aby na 
otroky nebylo pohlíženo jako na věc; souča'sně však 
počítal s nesnázemi, v nichž by se společnost mohla 

272 



ocitnouti, kdyby poskytla úplnou svobodu lidem, kteří 
nebyli připraveni na mravní závazky z ní plynoucí. 

Na prvém místě měla býti v lidech, do té doby 
zotročen ~ch ěstována schopnost k sebeobživě. 
Uslechtilá závodivost mezi nimi měla býti povzbuzo­
vána pedagogicky účinnou pochvalou, která by je 
vedla k osobní ukázněnosti, spíše než pohnutka stra­
chu. Osvobození otroků mělo býti dosaženo smír­
nými a nerevolučními prostředky. Channin s oléhal 
na yychovatelnost otroků a na mravní zdokonaleni 
veře 'ného .-!.Iliněnt o něž měla usilovati s ráva cír­
kevní i státní. Plánům abolicionistů vytýkal netrpě­
livost a převahu vášnivé zaujatosti' nad klidnou roz­
vahou. Scházela mu u nich hlubší důvěra, že též Bůh 
pracuje pro vítězství spravedlnosti. Lidé nemají pře­
kážeti Božím plánům svými překotnými činy. Tváří 
v tvář násilnickým činům otrokářů oceňoval hrdin­
nou odvahu abolicionistů, ale napomínal je, aby se 
nedali strhnouti k uchvátanému fanaticismu. 

Východisko k sociálně reformačnímu aktivismu 
poskytla Channingovi humanitářská orientace jeho 
theologie. Zůstatky kalvinistické tradice vyznívají u 
něho v zásadě, že křesťanův živoJ..iest bo' v němž 
~~ býti věřící vyzbrojen duchem Kristo' k.. na-
lňování mravních zásad evangelia a k bezvýhradné 

poslušnosti vůle ~oží. Ani vyznavačství humanitář­
skeho bohosloveckého typu nezbavuje křesťana p0-
vinnosti, aby se uměl obětovati pro jiné. Též huma­
nitarianismus nalézá střed svého duchovního obzor­
níku v trpící lásce Boží; kříž zůstává i v něm sym­
bolem odevzdaného podřízení se člověka Bohu.19) 

Proto Channing zařadil do svého programu so­
ciální ameliorace nejen lidi zotročené společensky ne­
svobodným postavením, ale i příslušníky třídy ná­
mezdných dělníků, kteří byli zatlačeni do 'stavu ne­
zaviněné společenské méněcennosti. Přistupoval k so­
ciálně ethickému hodnocení společenských jevů na 
základě humanitářského postoje, který mu nebránil 
kriticky posuzovati sociální řád, založený na bez-

19 ) Works, sv. 2., str. 1715. 

Ed.", Bl.ahoolo. XI 18 273 



ohledném hospodářském individualismu. Stabilitu 
!taného společenského ~ízen! _uznával jen-:-_pokuO. 
v něm byly množeny~ec!E.oklaa:y k 'pravmmu{>o­
kroku lidstva. Neupíral oprávnenosti ani některým 
revolučním -hnutím své doby, jestliže jejich přičině­
ním mělo dojíti k většímu rozvinutí přirozených lid­
ských sklonů k růstu dokonalejší mravní osobnosti, 
a to i za cenu přetvoření dosavadní organisace po­
litického a hospodářského života. 

Značnou důležitost připisoval zl~.p§~ní ~racovních 
podmínek v prům~slové oblasti. Na procesu sociál­
ního prolínání, v nemž se hranice sociálních tříd stá­
vala plynulou, oceňoval především postup demokra­
tických tendencí vJrůmyslu, kterým 'se zlepšovala 
společensko-hospodářská úroveň pracujících tříd. 
Docházel tu 'se svého humanitářského hlediska k dů­
sledkům, které pohoršovaly zámožnější členy jeho 
vlastní náboženské obce. 

Zájem o ~polečensky závislé vr..styy_ by~ u Cha!!­
~ga .P.Qdmín_ěn zvláště tímJ že u nich zjistil nedo­
statek vhodné...r>říležitosti ~ duchovním!! ~stu, který 
postihuje slabé členy lidské pospolitosti tak, že ne­
mohou rozvíjeti nejlepší myšlenkové a mravní ná­
klonnosti svého člověčenstvÍ. Význam rozdilů mezi 
sociálními třídami se podle jeho názoru zmenšuje 
srovnáním se skvělými schopnostmi, kterými lidskou 
přirozenost obdařil Bůh, a které nelze zrušiti přiko­
váním člověka k otrockým závazkům. Před mravní 
zj,va~nQ.stí duševních sill utajených y každ§_lidské 
J:!ytostit...mají všechny vnější rozg.íly, založen~ na od­
stupňo,:,:ání ~oleče~ského soužití, dosah zcela nicot­
ný. Ani žebrák oblečený v cárech neztrácí nárok na 
díl, příslušející mu z dědictví, kterým jsou obdařeni 
synové Boží.20

) Stupeň mravní výsostnosti, k níž lze 

'0) A man is great ss a man, be he where or what he 
may. The grandeur of his nature turns to insignificance aU 
outward distinctions... He who possesses th.e divine powers 
of the soul ia a great being, be his place vhat it may. You 
may clQthe him with rags, may immure him in a dungeon, 
may chain him to slavish tasks. But he is still great. Works, 
sv. 2., str. 350 n. 

274 



člověku dospěti, závisí na odevzdanosti, s níž se jed­
notlivci podřizují svrchovaným nárokům Božího zá­
kona. Prostí a neznámí lidé projevují nezřídka v svém 
každodenním životě více odolnosti k pokušení a ry­
zejší ochotu k obětavosti než proslulí hrdinové, jež 
svět okázale uctívá. 

Y.J;ociá]p.ích zápasech stál Channing rozhodně na 
straně utlačel}Ých a ~oníženych. A přěCe prl svem 
stanovisku k přestavbě společenského řádu neopustil 
základní tendenci dějinného křesťanství. V souhlase 
s ní lI.Ratřl!je ve změně niterného člověka podle mrav­
ních zásad evangelia Ježíšova řední životní úkol 
každého jednotlivého křesťana, jakož i ntiyýš od­
povědný cíl pastýřského působení křesťanské církve. 
Odtud se pramenil jeho pronikavý zájem o sebevý- . 
chovu pracujících vrstev. Citlivé sociální svědomí jej 
vedlo ještě dále k výslovnému požadavku, aby dosa­
!ení vyšší hladiny v osobní kultuře dělného lidu ];!.o­
máhalo k zlepšení společenské a hospodářské úrovně . 
těch tříd obyvatelstva, které jsou existenčně závislé 
na výši svého výdělku. 

V celkovém posuzování významu, který má hierar­
chické odstupňování sociální organisace pro pospolité 
soužití, odlišoval se Channing od katolické i od pro­
testantské sociální filosofie. Každému člověku 'při­
z~val právo, aby se mohl svobodnou volbou roz­
hodnouti j>ro druh povolání, které by nejléJ!e odpo·· 
vídalo jeho osobním schopnostem. Dělba práce se 
měla projevit v bohatě rozvětvené soustavě povolání. 
Ta však neospravedlňovala Channingovi zavedení 
vertikálně učleněného řádu hodností, tříd a stavů, od­
lučujících se od sebe. Diferenciace pracovních oblastí 
jest prý sice nutným předpokladem spolecenské spo­
IUEráce, ale neposkytuje oprávnění, aby skupiny lidí, 
pokročilých ve vzdě~ání nebo v hromadění majetku 
n~~o v mravním slohu nad 'průměr ob~atelstva vy­
víjery 'povýšenecký komplex vůči jiným skupinám, 
které v určitém úseku lidské činnosti nedosáhly stej­
né míry znamenitosti. 

Channing se též vyrovná val s námitkou, že by 
účast dělnické pracující třídy na pokroku vzdělanosti 

275 



způsobila společnosti škodu. Nepokládal totiž za. 
mravně žádoucí cíl, aby sI10lečenský řád ochraňoval 
yýsady příživníků, těžících ze sociální bezmocnosti 
námezdného dělnictva. Humanitářské východisko 
jeho sociální ethiky mu bránilo, aby se dovedl bez 
námitek spokojiti se sociálně hospodářskou situací, 
která hromadí na podkladě zkamenělých právních 
opatření výhody pro jednu skupinu lidí a současně 
odsuzuje značnou část obyvatelstva k bídě a nezavi­
něné chudobě. O vhodnosti společenského řádu se 
mají vyslovovati lidé, kteří mají sami smysl pro so­
ciální potřeby zubožených tříd a chtějí jim pomoci 

I k právu a k lepší spra vedlno'Stpl) Qhanning usilo­
val _o m-yšlenkové a mravní zuš!.echtění pracujícího 
lidu na kolektivní základně. Předvídal, že kulturní 
osvícenost dělnictva nebude míti za následek hospo­
dářské ochuzení celku, nýbrž že spíše naopak usnadní 
racionalisaci pracovních metod. Neváhal by ani obě­
tovati zájem o větší zisk, kdyby tíín zajistil lepší pří­
ležitost k rozhojnění kulturních statků pro široké 
vrstvy obyvatelstva. 

V celkovém plánu, kterým sledoval nápravu spo­
lečenských vztahů z pohnutek nábožensko-mravních, 
měl u Channinga důležitou úlohu boj proti nestříd­
mosti. K vyšší úrovni života vyžadoval hosponárněho 
využití mezd a omezení zbytečných vydání, která ne­
slouží k udržení vyhovujícího zdravotního stavu. 
Tímto zřetelem se však Channing nevracel k zásadě 
světského asketicismu. Hlásal jen potřebu souladného 
rozvoje všech duševních i těiesných sil, aby osob­
nost člověka rostla k Bohu z mravně důsledného 
rozpětí všech lidských vznětů, Eopudů a náklonností. 
Větší dokonalost vlastní duchovní podstaty jest ko­
nečným cílem lidského úsilí na tomto světě, při čemž 
pronikání do smyslu Boží vůle tvoří neodlučitelnou 
složku mravního určení každého jedince jako bytosti 
náboženské. 

Humanitářský bohoslovecký směr se znovu po-

21) Přednášky o povzneseni pracujici části lidské pospo­
litosti jsou otištěny v Channingových spisech: Works, sv. 5. 

276 



kusil o překonánÍ' osudnép.o dualismu mezi oblastí 
světskou a oblastí duchovně náboženskou, který se 
nepodařilo odstraniti v bohosloveckých soustavách 
předcházejících. §etkáváme se v něm se snahou~ aby 
byla -.l!roniknuta světská obla~t zásadami, jejichž 
sankce se odvozuje z neviditelného světa Božího. Sou­
časně lli-'yša~ v"y'značuje též tendence proti'Směrna, 
která nezřídka vyvyšuje lidského činitele v nábožen­
ství do té míry, že ohrožuje vliv charismatického či­
nitele-1!.a oblast mravnosti osobní i se.olečenské. 
U Channinga jest nicméně svrchní harmonický tón 
duchovního theismu, stanovící závažnou platnost bož­
ské determinanty, ustavičně v pozadí každé sociálně 
reformační snahy, i když mu duchovní kultivovanost 
častěji zabraňuje, aby nevyslovoval jméno Nejvyšší­
ho příliš hlasitě. 

Pospolitost musí podle Channingových směrnic 
využíti oživujících a tvořivých sil křesťanského ná­
boženství, aby dosáhla co největšího sociálního a kul­
turního zušlechtění celého lidstva. Křesťanství se 
nemá posuzovati pod zorným úhlem svých minulých 
zvráceností a chyb. Duch Kristův zobrazuje celému 
lidskému pokolení svrchovanou normu, jež má stejně 
pronikati životem jednotlivce i celé společnosti a na­
plniti jej poznáním pravdy · i skutky obětavé služby. 

Na základě svého humanitář'Ského východiska 
Channing 'vysoc_e hodnotil "povolání učitelské., které 
utv~ří duše budoucí generace a s jehož přispěním 
může ~i dosaženo nejpodstatnějšíyřestavby v ni­
terném ústrojenství lidské sPolečnosti. Jen cílevědo­
mou výchovou širokých vrstev obyvatelstva -se mUže 
Qospeti k I10dstatnému zlepšení společenských ne­
srovnalostí. Veřejná i soukromá dobročinnost musí 
býti podpírána výchovou, m,á-li býti dosaženo žádou­
cích výsledků v sociální službě. Nestačilo by prý po­
máhati lidem z vnějška, kdyby se jim současně ne­
dostávalo v uceleném vzdělání návodu, jak mohou 
pomoci sami sobě. Vyrovnání sociálních protikladu 
předpokládá osvícené veřejné mínění. ghanning oče­
kával od zdokonalení všeobecné kulturní úrovně bla­
hodárné účinky sociálně j!olitické, 'ež měly zabez-

277 

t 



ečiti lidsky důstojnou životní úroveň všem členům 
ldské pospolitosti. 

Oddaného pokračovatele v humanitářském boho­
sloveckém směru Channing ZÍskal v Theodoru Parke­
rovi. Parker přijímal Channingův požadavek, aby 
láska k Bohu i láska k bližnímu byly v křesťanském 
životě souměrně vyrovnány a souhlasil s vůdčí ten­
dencí channingovské sociální ethiky, jež vedla k pře­
tvoření společenského řádu, aby v něm byla zobra­
zena vláda Boží na zemi. Přijal též za svou Chan­
ningovu teorň o vrozeném důstojenství lidské přiro­
zenosti a užil jí s novou tvořivou představivostí při 
řešení výše zmíněných sociálně politických úkolů, ať 
šlo o zrušení' otroctví, nebo o reformu pracovních 
poměrů v průmyslu, nebo o lepší organisaci obecné 
vzdělanosti. 

Zvláště oceňoval u něho Parker kladný postoj 
k nižším třídám obyvatelstva, spočívající na přesvěd­
čení, že každý člověJLmá už J!.ovahou svého lidství 
věčnou cenu před tváří Boží. Toto rozpoznání učinilo 
z Channinga důsJedného průkopníka sodální dobro­
činnosti v náboženském slova smyslu. Nehodnotil 
člověka ani podle bohatství ani podle učenosti nebo 
podle 'stupně společenského postavení, pokládaje při 
lidské povaze za rozhodující, že jest možno ji zdo­
konaliti k podobnosti obrazu Božího. Parker se sho­
doval s náboženským základem Channingova sociál­
ního idealismu. Považoval též lidskou přirozenost za 
vrcholný projev stvořitelské moci Boží; z toho do­
spíval k závěru, že jest nezbytné, aby se ~olečen­
§ký řád-1!řizpůsobil lo...gice mravního růstu lidských 
bytostí. Parkerovi Channinga přibližovalo to, že nebyl 
jen hlasatelem zbožnosti vzdálené od života, nýbri 
že se osvědčil jako znalec skutečných lidských po­
třeb.22 ) 

Humanitářská bohoslovecká orientace, která 
Channingovi ospravedlnila odmítnutí otroctví jako 
zákonem chráněné sociální organisace, vytvořila 

22) Viz jeho úvahu o Channingovi v Critical Writings, 
sv. 2., London 1865. 

278 



z Parkera živé svědomí, jež připravovalo v Americe 
zrušení otroctví. Andělská povaha předurčila Chan­
ninga k tomu, aby formuloval pohnutky, které po-­
skytují náboženskou sankci k vzepření se proti otro­
kářství, kdežto Parkera vzněcoval výbušný tempera­
ment, aby též sám činně zasáhl do rozhodujícího zá­
pasu. Parkerovy spisy obsahovaly poselství svobody 
ve válce Severu proti Jihu a jejich prostřednictvím 
zasáhla dynamická síla humanitářské bohoslovecké 
orientace, aby otrokářství bylo odstraněno. 

Svůj rozhodpý od or -proti otrokářství vyvozoval 
Parker z j!řesvědČEmí o všelidském bratrství, které 
nesmí bjti trvale zná:silněno žádným ~rávním usta­
!!Qvením, nutícím část lidstva k poddanskému posta­
vení. Otroky považoval za znevolněné bratry, jimž se 
má podle Boží vůle pomoci na svobodu. V proslulém 
dopise o záležitostech, souvisejících s otroctvím, kte­
rým 'se obrátil k americkému národu,2B) činil právě 
vyznavače křesťanského náboženství odpovědnými za 
to, zda Ježíšovo poselství lásky přispěje k navrácení 
osobní svobody všem znevolněným bližním. Křesťan 
při věrnosti evangeliu nemůže uznati, že by se otroc­
tví mohlo mravně opříti o právní výsadu, která ne­
brání přivlastnění si jiných lidských bytosti. Podle 
jasného smyslu křesťanského náboženství jest otro­
ká~tví hříchem proti lidské přirozenosti i proti vůli 
BOZI. 

Řídě se sám těmito zásadami, byl Parker ochoten 
pomáhati otrokům, aby unikli ze svého nesvobodného 
postavení a chrániti je slabými silami osamoceného 
duchovního před nebezpečím vynuceného návratu 
k poddanství. Připomínal americkému národu slav­
nou tradici vlastní politické svobody, jakož i závaz­
ky, které plynou každému občanu z jeho členství 
v křesťanské církvi. Právě v n.tiožehav~ší otázce zda 
je záhodno přistoupiti bez prodlení k zrušení otroctví, 
připomínal Parker křesťa@m různých denominaci, 
že vrcholný nárok na rovnost, spravedlnost a lásku 

~3) Letter to the People of the Unitec1 States touching 
the Matters of Slavery. 

279 



získávají všichni lidé z Otcovsjví Božího. Po celém 
světě jsou si lidé bratřími, ať barvou patří ke kte­
rémukoli plemeni a původem ke kterémukoli národu. 
U Parkera jsou opět se vší naléhavostí připomenuta 
obě přikázání JeŽÍšova zákona lásky. Křesťan má 
milovati svého bližního úměrně s tím, jak mnoho 
potřebuje ve své nouzi jeho pomoci. Boha nikdo n.e­
může milovati bez následování příkladu spravedlivé 
a odpouštějící lásky Boží; současně jest oJlravdová. 
!Íčinná láska k bližnímu zase nezbytným předpokla­
dem lásky k Bohu. 24) 

Pro křesťanský národ, věrný duchovnímu odkazu 
Ježíšovu, nevidí Parker jiné cesty, než aby zrušil 
znemravňující výsady, které činí z lidí jiné rasy nebo 
nižší společenské třídy pouhý prostředek k hospodář-

i skému kořistnictví. Opravdový křesťan nemůže po­
važovati svého bližního za pouhou užitkovou věc, bez 
povinného ohledu na cenu jeho mravní osobnosti. 

Humanitářské stanoviště vedlo Parkera též k sou-
stavnému úsilí o zlepšení hospodářských a mravních 
poměrů pracujících vrstev. Chudobu ne.:Qovažuje za 
věc o.l!0bě záslužnou, avšak také ji neodsuzuje jako 
příznak zavinené sociální zpustlosti. Jeho soucit s utr­
pením chudých lidí jej vede k závěru, nevylučujícímu 
možnost, že v očích Boha-Soudce budou omylné skut­
ky nuzáků považovány za záslužnější než oslň.ující 
spořádanost zámožných bohatců, žijících v pohodli a 
v přepychu na úkor nešťastných druhů. NClastiral 
si ani skutečnost, že chudoba má_zpravidla ~~řízni­
vý vliv na charakterový rozvoj lidské osobnosti, i 
když ~dinec postižený bídou sám nezavinil nízký 
stupeň, k němuž se vyvinula jeho povaha po stránce 
mravní. Tímto tvrzením se Parker dostal do sporu 

~4) You have a religion which tells that God is the Father. 
equal. just. and loving to aU mankind... It tells you. as 
your highest duty, to love God with aU your heart; to love 
rus justice, love his mercy. love his love; to love that brother 
as yourself - the more he needs. to love him stm the more; 
that without such love for men there is no love for God. -
Discourses of Slavery. The Collected Works. London 1863. 
Sv. 5., str. 78. 

280 



8 puritánskou sebespokojeností, jež uváděla dosažený 
stav mravní dokonalosti u sociálně úspěšných tříd 
za příčinu jejich hmotného blahobytu. Nic neotřáslo 
jistotou Parkerova přesvědčení, že nedostatek pro­
středků, nezbytných k normálně slušné úrovni život­
ní, jest nesmírným společenským zlem. Chudobu p0-
važoval pouze za přechodný zjev, související s ny­
nějším stupněm společenského vývoje při dané hos­
podářské organisaci; usiloval o její odstranění na 
základě cílevědomého programu sociálně-ameliorativ­
ního. při zkoumání ~říčin chudoby ~.řihlížel k _t~es­
ným~ duševním~ mravním i sociálně hosjlodářski:m 
-činitelům, podmiňujícím její stálou povahu. Nesli­
boval si mnoho dobrého od zastaralých metod dobro- I 

činnosti, které se pokoušely léčiti chorobné příznaky 
bídy, ač nepřihlížely k jejím sociálním a mravním I 
lJříčinám. 

N~hrozil se ani -příchodu sociální revoluce, nýbrž 
bystře rozpoznal, že jest průvodním zjevem v postu­
pujícím procesu průmyslové výroby. Předvídal, že 
v jeho dalším průběhu dojde k přeměně pracovních 
podmínek, a to ve prospěch zlepšení sociálního údělu 
hospodářsky bezmocných vrstev dělného lidu. Nesli­
.12oval si mnoho od.překotné katastrofickéJ)řestavby 
společens~ého řáduJ která by měla za následek náh­
klu reorganisaci pos.politého života, ač by na ni Hd­
stv~ ne~lo ]#edem mravně 'př!praveno. 

Vhodnou metodu k vyrovnávání sociálních proti­
kladů Parker spatřoval v stálém omezování práv 
k soukromému vlastnictví, a to na základě zákono­
dárných opatření, která by směřovala k pokud mož­
no stejnoměrnému rozprostření sociálních břemen ve 
všech společenských vrstvách. Celková řestavba so­
ciální organisace měla především zasáhnouti obor 
výroby hOM'odářskych statků; dále se měla týkati 
vězeňské r>éče a reformy všeobecného vzdělání. 

Realistický postoj Parkerův k potřebám veřejné 
dobročinnosti jest zřejmý z toho, že uznával důle­
žitost rozhodného sociálního zákonodárství i nezlDrt­
nost osvícen~ sociá1!!uluž'Qy. Sympatické zahledění 
do 'samé podstaty problému mu umožňovalo, že da-

281 



leko před svou dobou chápal konkrétní úkoly měst­
ské i celonárodní sociální politiky, ať už souvisely 
s bydlením ve větších městech, nebo s opatřováním 
práce a s organisací pracovního trhu, nebo s rozdě­
lováním nezbytných prostředků k živobytí na zákla­
dě družstevního hospodaření. 

Při všem ohledu na sociálně politické zájmy"pra­
~ui!cích vrstev nezapomínal Parker na to, že jest 
třeba získati dělnické rodiny, žijící bez ujasněné ná­
boženské víry, pro cestu k osobní zbožnosti. Nene­
chává nás na pochybách o svém přesvědčení, že kaž­
dý pokus o trvalejší zlepšení 'sociálních vztažností má 
vycházeti z náboženských pohnutek. Křesťané mají 

ovinnost, aby se seznámili s objektivníI1ovahou 
sociálních jevů. Rozšířením i prohloubením 'svých 
sympatií mají právě oni napomáhati procesu spo­
lečenské spásy; v něm má býti odstraněna chudoba a 
zvítěziti Boží dobrota tím, že v lidské pospolitosti za­
vládne zákon božské spravedlnosti. Moment vespolné 
lidské odpovědnosti za osud trpících bližních zaznívá 
z Parkerovy sociální nauky s důraznou naléhavosti , 
Clověk bude Bohu skládati účty ze svého hospoda­
ření se svěřenými statky, ať jsou povahy hmotné 
nebo duchovní. Dílem směřujícím k sociální spravedl­
nosti zapo juie člověk svou 'pozemskou činnost do 
souvislosti se stvořitelskjm 'plánem BoŽÍm. Nikdo 
není tak nepatrný, aby nemohl aspoň málem při­
spěti k nápravě nemocí pospolitého života a k usku­
tečnění božského díla, založeného na účinné lásce­
k bližnímu. 25) 

Patologické pole společenských chorob nezůstává 
v Parkerově pojetí omezeno na oblast vrstev sociálně 
závislých, žijících v bídě, v nemoci a v neštěstí. Jim 
platí ovšem především jeho soucitný zájem;gĚYlášJ.­
ní pozorností u nich vyšetřuje osobní i sociální DřÍ-

20) Each man can do a HUle directly to help convlnce 
the world of its WlI'ong, a Httle ln the way of temporizing 
charity, a little in the way of remedial justice; so dolng, he 
works with God, and God works with him. - Discourses of 
Social Science. London 1864. The Collected Works. Sv. 7., 
str. 113. 

282 



činy nedostatku, zločinnosti a chorobnq§t,1 Chudí lidé 
mu však nejsou jedinou příčinou společenských ne­
vyrovnaností, nesnází a zápasů. Podnikatelé (ať jde 
o výrobce, o továrníky, o kupce nebo o finančníky) 
mají neobyčejnou důležitost pro dosažení mocenské 
rovnováhy nebo nerovnováhy v pospolitém soužití, po­
něvadž v jejich rukou jest soustředěn nadměrný hos­
podářský vliv. Jednostranně rozdělené vlastnictví vý­
robních prostředků umožňuje prý zaměstnavatelům, 
abY ve formě J1eněžního feudalismu udržovali nad­
vládu nad všemi oblastmi s olečenského života. Po­
skytují často svým zaměstnancům výdělek tak nízký, . 
že už sama skutečnost nepřiměřeného námezdného 
poměru svědčí o sociální méněcennosti a bezbran­
nosti pracovních sil, ve srovnání s výhodným posta­
vením chlebodárců. 

Podnikatelská skupina jest však silná nejen v dů­
sledku uplaťňování vlastnických práv k hospodář­
ským statkům, nýbrž též na základě svého sociálně 
mocenského vlivu, jímž brání zdravému vývoji poli­
tické a hospodářské demokracie. Dojde-li k rozporu 
mezi výděleč~i zájmy zaměstnaI!.Ců...JLvlastnim fi­
n:a:nčním ziskem, dávají rý odnikatelé obyč~ně 
-rodnost yzrůstu investovaného )<apitálu i za cenu, 
že tím sníží existenční minimum pracujících tříd. Du­
chovní křesťanských církví přisluhují podnikatelským 
zájmům bez ohledu na zřetele sociální spravedlnosti. 
Křesťanské náboženství se má ubránit proti satan­
ským mocnostem, které chtějí zlomit lákadlem pe­
něžních prostředků jeho duchovní sílu z obavy, aby 
nestálo v cestě bezohlednému soutěžení prospěchář­
ských cílů, poškozujícímu celou lidskou pospolitost. 

Nebylo zajisté úmyslem Parkerovým, aby udržo­
val tfídu pracujícího lidu v konfliktu s třídou bo­
hatců a podnikatelů. Nao ak ~vynasnažoval ab 
získal držitele hos odářské moci ro lán zdravého 
VřOviirní sociálních rotikladů odle něhož b b 10 
finančního bohatstyí a hmotných -statků užíváno 
k řiměřené podpoře slabých členů v lIdské_ spolec­
nosti. Chtěl je přesvědčiti o tom, že prospějí spole­
čenskému celku, budou-li vůči svým závislým druhům 

283 



projevovati šlechetnou obětavost a přestanou-li se 
kořit penězům jako samoúčelné modle. Castěji jim 
připomínal vážnou odpovědnost za způsob správy 
majetku, jejž jim Bůh svěřil, aby z něho neodpírali 
přispěti k tělesnému i k duševnímu blahu lidí, jimi 
svou službou mohou býti nápomocni. Varoval též 
průmyslovou plutokracii před osudem feudální 
aristokracie; vybízel světské vladaře, aby spravo­
vali lidskou pospolitost k obecnému dobru, řídíce se 
příkladem Boží spravedlnosti.26

) Třídy společensky 
výše po stavené napomínal, aby nedegenerovaly zne­
UŽÍváním svých mocenských výsad. 

Shodně s Channingem viděl též Parker ve vý­
ehově metodu, která má sloužiti k společenské sou­
držnosti a k v~lné důvěře příslušníků různých 
sociálních vrstev. Podle jeho teorie má se dostati 
výchovy všem lidem, poněvadž lidská přirozenost 
jest vybavena schopnostmi, které jen čekají na 
vyšší stupeň vychovatelné dokonalosti. yÝchovy se 
má lidem dostati nejen proto, aby se připravili 
k určitjm.-lli>voláním ; vzdělanosti potřebují všechny 
:yrstvy obyvatelstva, aby ve všech lidech dozrávala 
~z:odňující setba jejich člověčenstvÍ. Parker spa­
třoval ve výchově soubor tendencí, které urychlují 
proces vývoje tělesných a duševních vloh každého 
jedince. Toto dynamické chápání rušilo starší před­
stavu, podle níž bylo cílem vzdělání připraviti úřed­
nickou třídu na různá povolání, která měla sloužiti 
k zachování daného společenského řádu. Podle 
ideálu Parkerova měli být všichni lidé vychováni, 

l
aby snáze a dokonaleji naplnili vrcholné určení svého 
člověčenstvÍ. 

Podobně jako ostatní stoupenci humanitářského 
bohosloveckého směru NI též Park~!, průkopníkem 
všeobecného vzdělání, jehož dobrodiní měly být 
účastny všechny společenské třídy. Vycházel z toho 
názoru, že každý člověk potřebuje kromě odborné 
dovednosti, vyžadované zvláštním druhem svého ži­
votního povolání, aby byl vycvičen též v rozumo-

O") Tamtéž, str. 31. 

284 



~m usuzováníJ v přirozené zbožnosti a v mravní sebe­
kázni. Rozumová výchova má býti doplněna pěsto­
vánún svědomí. Návod k dosažení vyšší úrovně pro­
duchovnělého lidství vyžaduje dlouhého školení a 
trpělivého sebezkoumání. Každý cílevědomý vý­
chovný program, obrácený k prospěchu společen­
ského celku, jest současně příspěvkem k daleko­
sáhlé činnosti sociálně ameliorační. Kdežto dřívěj­
šímu feudálnímu státu záleželo na výchově dobrých 
vojáků, vladařů a kněží, cílem osvěty ve státě de­
mokratickém jest výchova dobrých občanů. Proto 
má být vzdělání umožněno všem dětem, bez ohledu 
na to, z které sociální třídy pocházejí, a má je pro­
vázeti až do let, rozhodujících o mravní jakosti je­
jich mužství a ženství.2 7

) 

Pedagogický vliv humanitářského bohoslovec­
kého postoje byl rozsáhlý a překročil hranice svo­
bodných náboženských skupin a unitářských církví. 
Zmíníme se zde aspoň o jménech několika nejvýznam­
nějších osobností, které vykonaly průkopnické dílo 
v různých oborech vychovatelské činnosti, pokud 
k ní došlo pod přímým vlivem Channingova a Par­
kerova. humanitarianismu. Dr. Josef Tuckerman, 
oddaný přítel Channingův, uvedl doAnglie novou 
metodu náboženské výchovy. Působil 's nevšedním 
zdarem k duchovnímu probuzení při svých návště­
vách dělnických rodin v sociálně zamořených okre­
sích. Samuel Gridley Howe zdokonalil metodu, které 
se užívalo při VYUČOVání slepců. Ma~ Car~ent~rová 
byla průkopnicí ve výchově zanedbaných dětí a re­
formovala mravní výchovu mladistvých provinilců. 
Ze štědrých podporovatelů uměleckých sbírek ve­
řejně přístupných, z budovatelů knihoven a. novo­
dobého universitního vzdělání uvádíme Hen Tatea 
a Viléma Rathbonea. Anna Swanwicková, James I 

Stansfield a William Shaen vynikli mezi budovateli 
vyššího yzdělání gro ženy. 

Víra v prostředky veřejného vyučování, které 
mělo sloužiti k zjemnění lidské povahy, byla jednou 

" ) Tamtéž, str. 190. 

285 



, 

z tvořivých sil humanitářského ducha v dobročin­
nosti 19. století. Členové unitářských náboženských 
obcí, zvláště v Anglii a v Americe, se účastnili vý­
značným způsobem výchovné práce. Vycházeli při­
tom obvykle z Channingovy zásady, že lidská přiro­
zenost dává předpoklagy k pozvolnému ~lcmšerý so­
ciálních vztahů; ..E2.funali pak vzdělání sociálně zá­
vislých vrstev jako dÍlle~itou součást sociální služ­
b~ikoprea~klad kaž<1é hlouběj( zasaltl!jí<l.Í 
sociálm reformy. Channing a Parker byli také sami 
ve styku s vedoucími školskými reformátory své 
doby. Mnozí stoupenci, kteří s nimi sdíleli humani­
tářské přesvědčení, si sami zvolili učitelské povolání 
za 'svůj životní cíl nebo aspoň štědi~e podporovali 
sociálně průbojné pedagogické snahy ze svých sou­
kromých prostředků. 

• 

286 



16. 

HUMANIT ÁŘSKÁ THEOLOGIE A DUCH 
DOBROČINNOSTI 

Humanitářský bohoslovecký typ měl podstatný 
vliv na teorii a praxi sociální služby. Jeho stou­
penci projevovali už v sedmnáctém století tvořivý 
zájem o nové cesty veřejné dobročinnosti a zasazo­
vali se o to aby byla založena na _kritickél!l výzku­
mu společensko-hospodářských poměrů, v nichž žije 
chudina. Z nich Tomáš Firmin, 28) uvědomělý za­
stánce unitářské theologie, se stal jedním z před­
ních prukopníku novodobé sociální práce. Tím spíše 
vystoupila do popředí humanitářské teorie v deva­
tenáctém století snaha o uplatnění sociálně prozí­
ravé dobročinnosti, a našla řadu význačných před­
stavitelu, kteří jí dali výraz svou činností myslitel­
skou i prakticky charitativní. Uvedeme zde aspoň 
několik prukopníku nového ducha v sociální službě, 
vyšlých z řad unitářského hnutí anglického a ame­
rického, jejichž zásluhy o vybudování novodobé so­
ciální práce byly nepoměrně větší než by to odpoví­
dalo malému kruhu souvěrcu, o něž se mohli opříti. 

V stopách Firminových kráčel osvícený duchovní 
Jan Hamilton Thom, který si vzal za východisko 
křesťanskou zásadu, že lidská ospolito~t tvoří 
jedno tělo, v němž vši~hni údové mají užívati b-mot­
nýc~~tatku i osobních~chopností k vy.§.šÍI!Ll!ábo­
~nským účelťtm. Středověký názor, že na osudu 
chudáku má zájem sám Buh, doplňoval požadavkem, 
aby na jejich osudu měl zájem též člověk. Stavěl se 
lli'oti nerozvážlivému poskytování almužen ~bez ~ro­
nikavé znalosti skutečných sociálníCh- potřeb, - oně­
~ se jím sJ.>íše podporuje nez uměllsuje blda ch!!-

28) Zll v letech 1632-1697. 

287 



dých lidí. Závislým nuzákům se má 'spIse dostati 
příležitosti, aby znovu nabyli tělesné a duševní síly 
a současně se jim má přispěti, aby se stali soběstač­
nými údy lidské pospolitosti při budování životní 
existence. 

Největší vliv na účast unitářského církevně-so­
ciologického typu ve veřejné dobročinnosti mělo hu­
manitářské bohoslovecké stanovisko, vypracovane 
Vilémem E. Channingem. Na rozdíl od retrospek­
tivní nauky, která spatřovala kořeny lidské přiroze­
nosti v odvěké zkaženosti, zaviněné následky dědíč­
ného hříchu, pohlížel Channing do budoucnosti pln 
naděje, ~něvadž očekával, že dojde k pozvolnému 
vývoj! člověka k stavu mravní dokonalosti, v nÍŽ se 
má člověčenstvo stále více připodobňovati Bohu.29

) 

Náboženství má vybaviti sociální dobročinnost 
duchem obětavosti, který by utvrzoval v chudých 
lidech důvěru, plynoucí z jejich synovského vztahu 
vůči nebeskému Otci. Humanitářská theologie ozna­
čuje sympatické porozumění potřebám sociálně zá­
vislých bližních a účinnou pomoc lidem, nacháze­
jícím se v nouzi, za přímou náboženskou povinnost. 
Už u Channinga je vyslovena zásada, že sociálně 
léčebná opatření mají přihlížeti k vlastním příčinám 
bídy a dbáti nejen o "přispění hmotné, nýbrž též 
o pěstění charakterové ucelenosti u lidí, odkázaných 
na pomoc z veřejných prostředků. Almužnictví ne­
dostačuje tam, kde jest třeba napomáhati stráda­
jícím bližním k posílení sebedůvěry a k návratu do 
sociálně prospěšného povolání. Lidská pospolitost 
má podle Channingových směrnic poskytnouti všem 
lidským jedincům příležitost k duchovně nábožen­
skému růstu. Jejím předním zájmem má býti rozvoj 
ukázněných a rozumově probuzených mravních 
bytostí; stav sociální závislosti nemá se státi II ni­
koho z lidí s normálními pracovními 'Schopnostmi 

29) W. G. Tarrant právem upozornil na to, že zmirněni 
theologického podnebi v anglicko-americkém světě mělo za 
následek zmohutněni dobročinných snah k povzneseni třid 
sociálně potřebných. Viz jeho pojednáni o duchu unitářské 
dobročinnosti, otiětěné ve spise Freedom and Truth. 

288 



stavem trvalým. Lidským jedincÚID, kteří byli dočas­
ně neštěstím vyřazeni z účasti na hospodářském a 
kulturním životě, má společnost poskytnouti vše­
možnou podporu, aby v marném úsilí o návrat do 
pravidelného zaměstnání nemuseli ztráceti úctu 
k sobě samým. 80) 

S hlediska humanitářské theologie jest veřejná 
dobročinnost úkolem celé pospolitosti; má sloužiti 
k celkovému zlepšení sociálních poměrú a jejím 
cílem jest ~ovnání tíživ' ch konfliktů me;L spole­
Cens~i třídami. Mocensky privilegovaným vrst­
vám se připomíná, že jest v zájmu jejich vlastního 
du~evního klidu a vnitřního štěstí, aby pomáhaly 
lidem sociálně závislým k zdravému životu a aby je 
ochraňovaly před zločineckou dráhou. 

Channing a sociální pracovníci, na které měl vliv, 
zkoumali bedlivě podmíněnost zločinnosti společen­
ským prostředím a připravovali cílevědomou re­
formu vězeňské péče se stálým zřetelem k vrozené­
mu důstojenství lidské přirozenosti. Ačkoliv pova­
žovali za samozřejmé právo společnosti, aby se chrá­
nila před porušením právního řádu, přece současně 
usilovali o lidštější metody při zacházení se zločinci. 
Vycházeli z poznatku, že zločinnost nesmírně vzrůstá 
ve velkých městech, v níchž zvláště u nuzáků pod­
něcuje nepříznivé sociální prostředí už od dětství 
náklonnost ke zločinu. Společnost se nesmí omeziti 
pouze na to, aby l>otlačovala zločinnost zastrašo­
váním a vykonáváním trestů. Musí vytvořiti a vy­
zkoušeti nové metody a ředcházeti zločinnosti du­
!!!'yslnou mraVlÚ v' chovou. Dospělým i mládeži se 
mají soustavně vštepovati občanské mravní povin­
nosti. Současně se jim mají odstraňovati s cesty 
podněty, které vzněcují v lidech zločinecké sklony. 

30) The glory and happiness of a community consists 
in vigorous effort8, springing from love, sustained by faith, 
for the diffusion through aH classes of intelligence, of self­
respect, of self-control, of thirst for knowledge, and 
for moral and religious growth. Here is the first end, the 
supreme interest which a community should propose. - The 
Works, sv. 6., str. 130. 

Edk. BI.hosl •• XI 1 q 289 



V sociálně reformátorském zaujetí Channing vy­
cházel z vedoucí zásady 'své bohoslovecké nauky, že 
božský Dobrodinec zařadil vyrovnání mocenských 
protikladů ve společenském soužití do plánu své ne­
smírné dobroty a spravedlnosti. Ú'Sj>ěch Jlři rozmno­
žování světských statků slušno podle něho považo­
vati jen tehdy za znamení nebeského požehnání, 
jestlize je provázen opravdovým a účinným zájmem 
zámožných vrstev o slabé v lidské společnosti. 

Svobodná církev měla osnovati své charitativní 
dílo zřizováním zvláštní duchovenské péče pro větší 
městské obvody, zamořené sociálními chorobami. 
I když nebylo snadné získati vrstvy postižené bídou 
k pravidelné účasti na sborovém náboženském ži­
votě a zajistiti jejich návštěvu na bohoslužbách, 
přece .měl duchovní navštěvovati chudinu v jejích 
říbytcích, ~rostředkovati jí pomoc hmotnou i du­

chovní a přibližovati ji ke ~řesťanskému sJ?olečtmstvi. 
7'lhanningovi se podařilo získati pro humanitářsky 
založené dílo křesťanské dobročinnosti nadané a so­
ciálně vnímavé spolupracovníky. Dr. Josef Tucker­
man uskutečňoval jeho plány jako obětavý duchov­
ní rádce v dělnických čtvrtích. Při své misijní čin­
nosti mezi chudinou konal současně úspěšnou so­
ciální práci případovou a pomáhal trpícím lidem, ať 
už potřebovali jeho přispění v nesnázích hmotných 
nebo mravních. 

Humanitářský bohoslovecký postoj se však 
osvědčil též na jiných úsecích sociální služby než ve 
vnitro církevní misii. Channing sám byl uznávaným 
náboženským vůdcem celé skupiny sociálních pra­
covníků, z nichž mnozí prosluli jako průkopníci mo­
derní sociální služby daleko za hranicemi své unitář­
ské denominace. 

V závěru této kapitoly na'stíníme na několika ty­
pických příkladech vedoucí tendence, kterými pů­
sobila humanitářská orientace na jejich stanovisko 
k sociálně účinné dobročinnosti. 

Dorothea Lynde Dixová vynikla svým soucitným 
proniknutím potřeb osvícené vězepské péče a při-

290 



spěla též k vybudování novodobé nemocniční služby. 
Z jejího životopisu81

) si můžeme ověřiti, že pohnutkou 
její nadlidské, inteligentní a neumdlévající snahy, 
aby prospěla trpícímu člověku, bylo humanitářské 
náboženské stanovisko Channingovo. Užívala po­
kroku sociálních věd, aby jejich metodami prozkou­
mala společenské poměry, v nichž žili její chráněnci 
za normálních i kritických okolností. 

Druhá významná unitářská sociální pracovnice 
~ Car nterová se seznámila už v mládí s chari­
firtiVnimi plány Josefa Tuckermana, a rozhodla se 
věnovati svůj život zlepšení lidského osudu oby­
vatelů, sídlících v zamořených čtvrtích velkoměsta. 
Vedena svým humanitářským přesvědčením o vy­
kupující moci vzdělání, stala se učitelkou zanedb~­
.!!ic!Ldětí na škole, kterou sama k tomu účelu zalo­
žila. Výzkumem sociálních poměrů u svých zubože­
ných chovanců se nesčetněkrát přesvědčila o smut­
ném životním údělu nuzáků, s nimiž přišla do styku. 
Sdílela s Channingem víru v posvátnou cenu každé 
lidské duše a s poznáním skutečného života chudých . 
lidí její cit sociální odpovědnosti jen vzrůstal. Dávala 
:e..odnět k novým metodám J!ři ~kumu mladist­
vých provinilců i k odbornému yyučování v ~omoc­
n ' ch školách a v polepšovnách, které pomáhala 
v Anglii zařizovat na základně vlastních zdařilých 
pokusů. Iniciativně zasahovala i na jiná pole sociální 
práce. Získala věhlas 'Svými horlivými snahami 
o~vobozen! ~l!Y z podřadného společenského po­
stavení, svým pSilím o vyšší ženské vzdělání, svým 

31) Její životopisec F. Tiffany upozornil na význam roz­
dílného motivačního činitele dobročinnosti u Dixové a u Te­
rezie z Ježíše, který se projevil v stejně horlivé, ale zcela 
odlišně utvářené povaze charitativního díla u těchto dvou mi­
mořádně talentovaných sociálních pracovnic. Katol~cká světice 
vyrfistala v duchovní oblasti zázračné milosti Boží, proni­
kající do světa ve svátostnéi instituci církevní; unitářská 
učitelka chtěla odstraňovati lidskou bídu s pomocí vědy, obje­
vující přirozenou zákonitost společenského soužiti. Rozmanité 
hledisko náboženské, určující u těchto dvou žen odlišnou po­
hnutku k dobročinnosti, se projevilo též v struktuře jejich 
sociální činnosti. Life of D. L. Dix. Boston 1890, str. 290 n. 

291 



zápasem o ž~nsk~ hlasovací prá..Yo a zvláště svou 
odbornou znalostí pracovních poměru v továrnách. 

Z ostatních vrstevníku Channingových a Parke­
rových musíme se aspoň zmíniti o dvou významných 
zástupcích ~ventivní sociální práce, o Vilému 
Rathboneovi a o Tomáši Southwood Smithovi. Oba 
vynikli v ril.zných oborech sociální služby. První 
z nich byl pod vlivem humanitářské teorie J. H. 
Thoma a Channingova duchovního theismu. Du­
sledně podle jejich směrnic usilovalo to, aby přispěl 
obsáhlou veřejnou činností k přiblížení království 
Božího mezi lidmi. Kromě své účasti na zákonodár­
ném díle věnoval se sociální práci v zamořených 
městských čtvrtích, při čemž pečlivě zkoumal pod­
mínky, za nichž žijí chudí lidé. Uplatnil se též při 
Qrganisaci odborného VÝ(lvikp. ošetřovatelek, které 
měly v případě nemoci bezplatně pomáhati v děl­
nických rodinách. Tomáš S. Smith se zasloužil 
o uplatněni zásad lidskosti při anglické reformě v~­
řejného zdravotnictvÍ. Výzkumem sociálního pro­
středí, které podmiňovalo pruběh nemocí u pacientu, 
získal si cenný materiál, jehož použil k zdokonaleni 
metod preventivního lékařstvÍ. Činně za'Sahoval ve 
prospěch zlepšování pracovních poměrů v prUmyslu, 
a vypracoval hlavní směrnice, kterými se řídila 
první zákonná úprava veřejného zdravotnictví 
v Anglii. 

Na účasti těchto spolutvurcu nových metod so­
ciální dobročinnosti v anglickém a v americkém kul­
turním prostředí si mMeme ověřiti pozoruhodnou 
skutečnost, že humanitářs~ bol!oslovecký --Ím. ne­
vytvořil pouze novou teoretickou základnu pro so­
ciÍLlní službu~ale že v něm získala též charitativní 
'praxe mocný .zdroj duchovni insnirace. ' Zřetel na 
věčnou hodnotu kazdé lidské osobnosti vedl sociální 
pracovníky, řízené tímto směrem křesťanské so­
ciálni filosofie, aby se vzdali zastaralých almuž­
nických metod, které podlamovaly sebeúctu lidi so­
ciálně závislých. 

Pohnutka dobročinnosti, opírající se o humani­
tářskou nauku Channingovu, má tři přednosti: Bo-

292 



hoslovecká teorie podporuje zde pnmo sociální pra­
covníky v životním úkolu, aby při ravovali ...;lepšení 
sociálního údělu pro lidi, .!ávislé na prostředcích ve­
ř~é moci, ježto zapojuje jejich činnost do sou­
vislosti s Božím plánem a činí z nich vykonavatele 
záměrů vyšší spravedlnosti. Dále jim humanitářská 
.orientace, přispívající k zduchovnění motivů sociální 
práce, 'p'oskytuje žádoucí ochranu před neRez ečím, t· 
které s sebou přináší byrokratisace sociální služby. 
Konečně jim nebrání jejich náboženská víra, vytří­
bená předcházejícím rozumovým kriticismem, aby si 5 
osvo 'tli ro svou práci přiměřenou techniku, kterou 
vybavily novodobou dobročinnost 'Sociální vědy. Vy­
cházejíce v humanitarianismu z učení o nesmírné 
ceně každého jedince pro připravovaný řád králov­
ství Božího, nemohou se spokojiti jedině s potlačo­
váním .'příznaků bídy a nedbati naléhavé potřeby, 
aby došlo k vyrovnání hospodářsko - -sociálních sil 
-ve rosI1ěch utlačených vrstev. 

Konstruktivní výzkum jednotlivých sociálních 
případů, vyžadujících veřejné dobročinnosti, opřený 
o vědeckou metodu, je humanitářskou sociální filo­
sofií přímo podněcován. Předchůdci humanitářské 
theologie (Jan Bidle a Tomáš Firmin) poukazovali 
už v 17. století na to, že je nezbytně třeba, aby se 
bedlivě zkoumaly společenské poměry, v nichž žijí 
chudé vrstvy obyvatelstva. Jejich pokračovatelé 
v 19. století tento požadavek do značné míry usku­
tečnili. Jako průkopníci sociálního badání v dobro­
činné péči podnikali sami předběžná šetření, která 
tvořila předpoklady účinné pomoci v různých úse­
cích sociální práce. y. individuální sociální péči chtěli 
na ravovati~zprostřední I!říznaky společenské cho­
roby; v sociálně I1Olitický"'ch zákrocích hleděli před­
stihovati příčiny společenských chorob zákonodár­
!!Ý.mi atřeními, směřujícími k zabezpečení zdraví, 
blahobytu a hospodářského rozkvětu celé pospoli­
tosti. 

V této souvislosti stojí za zmínku sociálně chari­
tativní stanovisko J. H. Thoma, který je doposud 
považován za typického představitele unitářského 

293 



názoru o ústředním úkolu sociální 'Služby.8Z) V jeho 
kázání z roku 1845 o předstižné ~pra vedlnosti a o p0.­
vrchově léčící charitě88 ) nalézáme vskutku pokroko­
vou zásadu, která dosud vyjadřuje osvícený postoj so­
ciálních pracovníků k tomuto problému. UlohuJlřed­
cházeti tvoření škodlivých J2.áse.!!!J z nichž pral!?-~n! 
sociální choroby, "při'Suzuje národním hospodářům. 
Sociálni péči podle 'Thomapřísluší, aby vypomohla 
v případech bídy, které si vyžadují pro svou nalé­
havou podobu okamžitého řešenÍ. Mezi oběma obory 
sociálně prospěšných zákroků nemá docházeti k ne­
vraživosti, nýbrž k souladné spolupráci. 

Z tohoto rozboru vyplývá, že humanitářský boho­
slovecký tYJLQl2atřuj~ dobročiIgJ.os1. J!řiměřenou ná­
boženskou ~hnut~oul k!erá n~~n nebrání, aby se 
použilo v sociální služb~ důmyslné vědecké metody • . 
ale současně též 'poskytu~ _ s'p~ální "prácit jako p0-
volání pr2spě~l!ému WSJ!olitosti, žá<!~ucí posvěce~, 
jakož i duchovni sílu pro zmocněné šíření mravních 
jistin ušlechtilého člověčenstvÍ. 

• 
Literatura. 

Allen JQseph Henry: Our Libera! Movement in Theology .. 
Boston 1882. 

Carpenter Jos. Estlin (vyd.): Freedom and Truth. Modem. 
Views of Unitarian Chrlstianity,. London 1925. 

Dewey Orvi1le: The Works. New and Complete Edition. 
Boston 1883. 

Dexter Robert C.: 'l'he Social Obligation of Libera! Religion. 
Boston 1933. 

Chadwick J. W.: Old and New Unitarian Belief. Boston-
1894. - William Ellery Channing. London 1903. 

Martineau James: Endeavours after the Christian Life. Lon­
don 1906. 

Parmelee Maurice: The Rise of Modern HumanitarianiBm. 
Am. Journ. of Sociology. Sv. XXI. 1915-1916, str. 345-
359. 

Reese Curtis W.: Humanism. Chicago 1926. - Humanist. 
Sermons. Chicago 1927. 

32) Viz Tarrantovu úvahu o duchu unitářské dobročin­
nosti, Freedom and Truth, str. 290. 

33) Otištěno v knize: A Minister of God. London 1901.'. 

294 



Část závěrečná 

Sociálně theologické 

předpoklady dobročinnosti 

s hlediska československé církve 



17. 
BOHOSLOVECKÉ VÝCHODISKO KATOLICKÉ 
A NAUKA ČESKOSLOVENSKÉ CIRKVE 

Už z předcházejícího rozboru základních boho­
slovecko-sociologických útvarů křesťanského nábo­
ženství vyplynulo, že rozdí1I!..á ~vaha křesťanské 
dobročinnosti v katolicismu, v protestantismu a v hu­
manii3.rianismu 'est_ úzce @ja~"""pfuno ~dstatoJl 
veroučné teorie těchto bohosloveckých směrů a cír­
kevních organisací, které se ustavily na jejím pod­
kladě.1) Ceskoslovenská církev se může z toho po­
učiti, že svou sociální nauku má vypracovati v or­
ganické souvislosti s duchovní strukturou své theo­
logie. Sociální skutečnost nelze odloučiti od celku . 
stvořitelského díla Božího a křesťanská náboženská 
společnost jest zavázána k tomu, MY'-podle svého Ir 
určení zkojUIlala i za světskými zájm~ povahy _ho- . V 
s odář;,ké ~ebo olitické <?Elatnost či odchylku od t . 
mravmho zakonal~tanoveneho Bohem. 

Katolická sociální filosofie se vyvinula a v plném 
rozsahu uplatnila jako důsledná ideologická odpo­
věď středověké církve k podnětům, které vycházely 

1) Na rozdíl mezi pojetim humanity v katolickém, pro­
testantském i humanitát'ském životnim názoru upozornil 
T. G. Masaryk. Se zvláštní výraznosti formuloval své stano­
visko, blizké humanitarianismu, v svém dopise Aloisu Spisa­
rovi, v němž napsal: "Obsah, jakost lásky nedá se říci slo­
vem: jak se v jednotlivém případě stavim k dělníkům, ale 
také, jak miluji vlastní děti atd. - v tom všem veliké jsou 
rozdily při totožnosti slova: humanita (láska k bližnímu). 
Vždyť podobně stručně /je mluví o křesťanské lásce (k bližní­
mu) a jaký rozdil mezi ideálem katolickým a protestant­
ským! Jaký rozdíl mezi ideálem tím v středověku a dnes ... 
Sám pojímám humanitu také jakožto mravní ideál, zakládaný 
na náboženství nepositivnim, necírkevním, jehož hlavní učeni 
mně jsou vira v Boha a nesmrtelnost duše (individuální)". 
Český zápas, roč. 1935, str. 302. 

297 



~ sociálně hospodářské organisace tehdejšího feu­
dálního řádu. V středověku došlo stejně k pozvol­
nému růstu, rozkvětu jakož i k postupnému odumírání 
lenního zřízení; celá pospolitost západoevropského 
lidstva byla učleněna v sociální odstupňování moci 
světské, nad kterou se tyčila hierarchická výstavba 
moci duchovní. Vůdčí ideje středověkého nábožen­
sko-společenského řádu vypracoval sv. Augustin na 
počátku pátého století (v svém traktátu De civitate 
Dei). Augustin odlišuje zřetelně obec duchovní od 
obce světské. Obec Boží ztotožňuje ve světě s vidi­
telnou církví bojující, která přerůstá v nadpozemské 
tělo Kristovo, při čemž ustavičně přispívá jako zdroj 
nových mravních bytostí k budoucímu obcování sva­
tých v životě zásvětném. Církev, jsouc mocí duchov­
ní, stojí už podle Augustina nad mocí světskou, před­
stavovanou státem. Předním úkolem státu je~ aby 
řiváděl v oblasti vn~ích záJ!nů poru§enou li<!.skou 
,řirozenost ~slušnosti zákona Božího. Tím :Qylo 
naznačeno a~ň v nedostižném obrazci sjednoc~ní 
oblasti světské a oblasti duchovní pod vládou Boží. 
- Katolicismus dosáhl svého myšlenkového vrcholu 
v bohoslovecké soustavě Tomáše Aquinského. Stře-

• dověké církvi se podařilo, že představovala aspoň 
na čas v svém sociologickém útvaru jednotu křesťan­
ské civi1isace. Byla duchovní mocí, jejíž vliv proni­
kal celým společenským organismem od jednotlivých 
buněk rodinných až po hospodářské korporace a 
státně politické celky. Zosobňovala však též sama 
moc politickou a nezřídka dávala přednost pozem­
ské nadvládě před nároky Božími. uřece mocen­
skou sílu středověké církevní instituce lze vysvětliti 
~n z ]eJiho z~jení do zdrojů duchovní energie, 
prýštící z Ježíšovy zvěsti o Bohu jako Otci a o vše­
fidském bratrství mezi lidmi. 
-SVátost.ná mystika a hierarchická výstavba za­
stinily v středověké církvi do značné míry prO'Stou 
účinnost evangelia o království Božím. Nikdy však 
nebyla ani v katolicismu církevním institucionalis­
mem zcela zatarasena cesta k následování Krista po 
příkladu apoštolské církve, kterou se ubírali v nábo· 

298 



ženských řádech i v světském životě světecké duše, 
v opravdovosti křesťanského života často až nápad­
ně se podobající myšlenkově průbojnějším kacířúm 
a heretikům. 

Charismatické bohatství, které církvi nahroma­
dily generace vyznavačů, mučedníků a lidí sjedno­
cených s Bohem, pomáhalo mravně podpírati sta­
vovsky odstupňovanou organisaci 'Světské i duchovní 
pospolitosti; ta našla trvalý výraz ve feudálním so­
ciálním řádě, kde vespolná závislost jednotlivých 
společenských vrstev byla přesně stanovena sousta­
vou vzájemných závazků. Zarámcování společnosti . 
do objemu jediného, živého a k Bohu řízeného celku 
znamená kladnou stránku ve výstavbě středověké 
společnosti, o niž se podstatně zasloužila thomistic­
ká sociální nauka. 

Československá církev vychází z odlišných věro­
učných předpokladů a odpovídá též zcela jiné sociální 
situaci než byla ta, na kterou reagovala bohoslo­
vecká soustava thomistická. V ·e·í nauce se dostává. 
znova důrazu ústřední ide ·iJeŽÍšova evan elia o 
království BožÍlp na zemi ~ při tom se příznačný ob­
sah této vznešené vidiny odvozuje především z novo­
zákonních zpráv, které zaznamenávají původní zakla­
datelský úmysl Ježíše Krista. Království Boží se od­
lišuje jako vrcholný nábožensko-mravní cíl celého 
člověčenstva od viditelné církevní instituce. Církev 
přestává býti účelem sama o sobě a stává se pro­
stFe"d:kem, kte..!:Ý má ~skytovatíduchovní osj!u, aby 
se následovníkům Ježíše Krista společným úsilím p0-
dařilo přiblížiti království Boží mezi lidmi.2

) Vy­
chází se dále ze skutečnosti, že církví jest značný 
počet, při čemž se žádné nepřiznává právo, aby se 
vyvyšovala nad jinou církví jako jedině pravá. Cír­
kev československá se ustavila na rozdíl od většiny 
křesťanských církevních útvarů jako církev svobod­
ná, při čemž si vyhradila právo kritického výkladu 

2) Učeni náboženstvi ki'esťanského pro věřici církve čes­
koslovenské, ve Zprávě o I. i'ádném sněmu církve českoslo­
venské, konaném ve dnech 28., 29. a 30. března 1931 y Praze­
Dejvicich, str. 193. 

299 



Bible ve shodě se zásadou o svobodě svědomí. Při­
znala se otevřeně k modernistickému postoji, že chce 
měřiti a oplodňovati duchem Kristovým soudobou 
kulturu myšlenkovou i mravní. Tím vzala též na se­
be obtížný úkol, aby osvětlila duchem Kristovým ty 
sociálně ethické a sociálně politické snahy naší sou­
časnosti, kterým jde o novou úpravu společenských 
vztahů podle Jlrin~u sociální spravedlnosti. 

Soudobá. hnutí, usilující o zlepšení společenských 
poměrů, nacházejí v bohoslovecké orientaci církve 
československé pevnou mravní záštitu, pokud jest 
jejich činnost, směřující k přestavbě společenského 
řádu, mravně sourodá s ústředním cílem českosloven­
ské církve, který záleží ve službě zřetelům vlády Boží 
nad lidmi. Řídíc se Ježíšorym-'příkladem, zahrnuie 
č~skoslovenská církev ze světa (to jest ze sociální 
skutečnosti) do oblasti Božího vladařství všechny 
~lečenské síly~ sloužící tvůrčím úmyslům Boha 
Posvětitele v člověčenstvu.S ) Své učitelské poslání 
vidí v tom, aby své příslušníky vychovávala v odda­
nosti k řádu spravedlnosti, milosrdenstvJ a odpuště­
ní. Svátostné prostředky nejsou jí cílem k upevňo­
vání mocenských posic, nýbrž mají naznačovati a po­
silovati přerod lidské přirozenosti ze špatných ná­
klonností k pevnému zakotvení lidské duše v dokona­
losti Boží, předznamenané v životním příkladu Ježíše 
Krista. Ani na základě své organisační struktury 
nesměřuje k uchvácení světské moci, nýbrž buduje 
ji jedině pro šíření a pro uskutečňování Ježíšova 
evangelia v osobním i v pospolitém životě. 

Na rozdíl od feudálního, vertikálně odstupňova-
ného rozvrstvení středověké společnosti, na které 

I 
odpovídala hierarchicko-aristokratická výstavba ka­
tolické církve, vyrůstá československá církev z po­
třeb horizontálně členěné společenské i organisace. 
Uplatňuje se v ní sociálně přímočaré hledisko evan-
gelia Ježíšova, které ukládá všem lidem, aby se s Bo­
hem sjednocovali za toho předpokladu, že žijí v spo-

3) .. Do království božího ze světa patří vliecko, co je 
v souladu s vť1li boží a směřuje k Bohu, jako poslednímu a 
nejvy.Mimu cili vellkerenstva." Tamtéž, str. 182. 

300 



lečenství lásky se svými bližními, a aby nesli v od~­
vzdanosti do vůle Boží s hrdinnou myslí své ut1J>ení~ 
ať už plyne z nedostatkú hmotných či mravních. Člo­
věk však nemá nésti svúj životní kříž jenom sám 
za sebe, nýbrž má se obětovati za blaho svých blÍŽ- I 
ních a za rUst říše Boží, a to účastí na příkladné 
oběti Kristově, symbolicky zpřítomněné v přijímání , 
chleba a vína, v upomínku na poslední Večeři Páně. I 

Kdežto katolicismus jest svým sociálně filosofic­
kým postojem zpřízněn s feudálním typem společ­
nosti, československá církev navazuje na~mokra­
tické společenské zřízení, které jest dáno státní for­
mou Československé republiky. Jde o vědomé rozli­
šení a na jeho podkladě dala československá církev 
svým údúm ve všech otázkách církevní správy roz­
hodčí pravomoc.4

) 

Sociálně filosofické teorii thomistické, v níž byla 
lidská pospolitost uvedena v soulad se stvořitelským 
záměrem Božím a začleněna jako dúležitá součást 
vesmírného dějství, nelze upříti velkorysost a logic­
kou ucelenost, které se nepodařilo dosáhnouti refor­
mačním nebo svobodným církvím, opustivším světo­
vý názor aristotelsko-scholastický. 

V katolické theologii byl s absolutní platností 
uznán požadavek mravně svrchovaného Boha, jehož 
vláda se vztahovala stejně na celé člověčenstvo jakož 
i na nejhlubší záměry, kterými se řídí vnitřní život 
jednotlivcú. Na této patriarchalistické zásadě se po­
dařilo středověkému katolicismu vytvořit jednotnou 
civilisaci, v níž Boží vúle platila více než moc svět­
ská. Též katolickému věřícímu představuje svrcho-

4) Už na prvnim řádném sněmu byla tato změněná orien­
tace československé církve a její začleněni do demokraticko­
horizontální organisace společnosti zcela nesporná, takže 
Karel Statečný mohl ve svém referátě za naukový výbor 30. 
srpna 1924 prohlásiti: "V církvi československé lid jest čini­
telem hlavnim, lid rozhoduje si o věcech církevních skoro 
sám. A tak svým zřízenim a svoji ústavou přizpfisobuje se 
církev československá zcela přirozeně demokratickému a re­
publikánskému ústrojí, na němž vybudován jest také obno­
vený československý náš stát." Zpráva o I. řádném sněmu 
církve československé z roku 1924, str. 33. 

301 



vaná velebnost spravedlivě přísného ale též milostivě 
odpouštějícího Boha první pořádající princip v ob­
lasti kosmologické i v oblasti sociologické; kolem 
něho se sdružují všechny cíle tvorů Božích, vyzna­
čující život časný i věčný. Církev katolická si však 
současně osvojila právo, podle něhož jí přísluší 'S ko­
nečnou a s neměnitelnou platností vykládati smysl 
Božích přikázání a autoritativně nakládati se svátost­
nými zdroji božské milosti. 

Theistický základ vesmírného řádu neproniká 
sice sociálně theologickou nauku středověké církve 
s naprostou důsledností, přece v ní však tvoří hlavní 
opěrný pilíř, bez něhož jest svátostná a kněžovládná 
organisace katolicismu zcela nemyslitelná. Bez víry 
ve 'Svatou, spravedlivou a milosrdnou osobnost nad­
světného Boha, jehož dokonalost září věřícím jako 
neklamný VZOI" k následování, není možno založiti 
křesťanskou náboženskou společnost. Ve srovnání se 
středověkým katolicismem, který vytvářel jednotnou 
křesťan'Skou civilisaci v celém západoevropském kul­
turním světě, mají reformační i svobodné církve po 
stránce sociologické charakter odštěpených sekt. 
~ádné z těchto církví nebyla doposud poskytnuta pří­
ležitost, aby se mohla se sociálně účinnými výsled­
ky pokusiti o znovuzískání západoevropského lidstva 
pro nábožensko-církevní sjednocení. 

Podobně jako katolicismus a jako všechny křes­
ťanské církve vychází též československá církev z ví­
ry v Boha Ježíšova, avšak její nauka se při tom snaží 
o nové vyjádření křesťanské představy o Bohu. Také 
českoslovenká církev objevu~ v novozákonním j?od­
kladě pro víru v Boha účinný náboženský prostře­
dek, který může sjednotiti celé člověčenstvo k po­
slušnosti mravních .Pf!kazů všemohoucího a ~raved­
livého nebeského Otce.5

) Ve znamení této víry pře-

5) V resoluci naukového výboru z téhož dne o tom čte­
me: "V tomto pojmu Boha osobnlho, našeho nebeského Otce, 
nejlaskavějšího a nejvyššlho dobrodince a slitovnika, stýkáme 
se a jsme za jedno s vírou všeho světa křesťanského -
v ni tkví křesťanský a československý náš universalismus." 
Tamtéž, str. 44. 

302 



stává být provinciální sektou a přiřazuje se ke křes­
ťanskému bratrstvu stavitelů královstvi Božího podle 
duchovního odkazu Ježíše Krista. 

Bohoslovecký postoj Tomáše Aquinského se od­
ráží v jeho sociálně filosofické nauce, zvláště při sna­
ze o dosažení skladebné jednoty mezi kolektivistic­
kými a. individualistickými zájmy v společenském 
soužití. V thomistické sociální teorii můžeme nalézti 
klíč k řešení problému soukromého vlastnictví, který 
stojí za úvahu i v naší současnosti. Tomáš Aquin­
ský doporučoval, navazuje na sociálně ethickou tra­
dici ranného křesťanství, aby jednotlivcům bylo sice 
přiznáno právo k držbě soukromého vlastnictví, které 
však při používání mělo sloužiti prospěchu celé po­
spolitosti. Starokřesťanská představa, že vlastník po­
zemských statků jest ručitelem za hmotné i duševní 
blaho svých podřízených, určovala základní tendenci 
pro úpravu sociálních vztahů ve feudální organisaCI 
společnosti. Na tuto vzájemnou souvi'slost mezi po­
vinnostmi poddaných a povinnostmi vrchností se za­
pomíná při kriticismu středověkého společenského 
řádu. Jest třeba spravedlivě přiznati nesmírný mrav­
ní význam soustavě dvoustranných závazků,' které 
přijímaly v ohledu hmotném i duchovním strany, 
vstupující v lenní poměr. Vertikální odstupňování 
středověkého sociálního zřízení podporovalo vzrůst 
individualismu ve vyšších společenských vrstvách; 
ten však byl aspoň do jisté míry vyrovnáván vědo­
mím o kolektivní odpovědnosti všech za všechny. Ka­
tolicismus připomínal vrchnostem též jejich povin­
nosti k třídám, závislým na nich společensky, hospo­
dářsky a kulturně. 

Novodobé s olečnosti, ři horizontální vázanosti I 
vztahů mezi jedinci i mezi sociálními skupinami, 
schází ve srovnání se středověkem vědomí vzá­
"remné sociální odpovědnosti s ohledem na celek. 
Zájem na finanční prosperitě, který vede vlast­
níky výrobních prostředků a kapitálových 'Statků 
k utváření pevné organisace, stojí proti zájmům hos­
podářsko-kolektivistickým, představovaným odboro-

303 



vými organisacemi námezdných dělníků, odkázaných 
na výši příjmu z výdělečné činnosti. Sociální vykořis­
ťování je dvojčlennol! slmtečnostíJ které se účastní 
bezohlední zaměstnavatelé, pokud zneužívají svých 
hospOdárských výsad k nespravedlivému snižováni 
životní úrovně podři2lených pracovních sil, stejně 
jako na druhé straně k ní pNspívají nesvědomití za­
městnanCi:--I>okua spatřUJí v práci jen nutné zlo, jež 
Jim má pomoci k opatření nezbytných prostředků 
k živobytí. 

Snahy individualisticko-kapitalistické i kolektivis­
ticko-socialistické potřebují souladu; k Il~mu ~ůže 
řispěti rozšíření hospodářské demokracie} v níž by 

se dělníci stávali přiměřeným podílem na zisku spo­
luvlastníky výrobních prostředků v podnicích, které 
~máhali svou.,prací stavěti, a v níž by podnikatelé po­
užívali svých vlastnických práv jako svěřených hři­
ven k budování předpokladů vlády Boží mezi lidmi. 
Také náš věk potřebuje vyšší syntesy mezi zájmy 
individualistickými a mezi zájmy kolektivistickými. 

I Hospodářská demokracie před-stavuje sociálně hos­
podářské vodítko, na jehož podkladě může křesťan­
ství i dnes v souhlase s duchovním odkazem Je­
žíšova evangelia usilovati o vyrovnání sociálních 
protikladů a o přiblížení království Božího v oblasti 
výrobního a spotřebního procesu. 

Thomistický ideál, aby došlo k vyvážení mezi mrav­
ním dosahem práv průbojných jedinců a mezi mrav­
ně nespornými nároky lidské pospolitosti, aby zajis­
tila všem svým členům právo na životní úděl, důstoj­
ný člověka jako tvora Božího, není ani zdaleka usku­
tečněn v soudobé organisaci hospodářského života. 
Demokratické východisko brání církvi českosloven­
ské, aby se bezpečně orientovala na sociální teorii 
Tomáše Aquinského, podobně jako není možné pře­
vésti novodobou lidskou pospolitost zpět k pevně 
zkloubenému společenskému řádu, založenému na 
hierarchicko-feudální vazbě středověké. Nauka čes­
koslovenské církvej nemůže než odpírati katolicko­
thomistické zásadě, že člověk musí býti podřízen 
vrchnosti církevní i světské, aby se mohl stát ochot-

304 



ným nástrojem celkové hierarchické ustrojenosti 
společenského celku, a že se jedinec musí zejména 
podrobit beze všech výhrad duchovní autoritě církve 
učícÍ. V pojetí církve československé není mravní 
bytost člověka vrchnostem (ať J.de o představitele 
správy státní nebo církevní) P9dřízena nýbrž nad­
řízena. 8) ~d 

Vrcholný nábožensko-kolektivní ideál spatřuje 
učení československé církve v království Božím, po­
dle jehož měřítka se rýsuje hodnota světských stat­
ků, jen pokud slouží za prostředek k budování do­
konalejší osobnosti lidské a pokud napomáhají 
zušlechtění Božího obrazu v člověku. Její sociální 
nauka může navázati na poznatek předcházející křes­
ťanské tradice, podle nÍŽ se majetek snadno 'Stává 
vážnou překážkou při pronikání vlády Boží mezi lid­
mi. Nemůže jinak než přiznati bohatství cenu pouze 
podmínečnou a připustiti jeho oprávněno stl jen za 
předpokladu, že se stane nástrojem k utvrzení plat­
nosti zákona Božího v jednotlivci i v celém člově­
čenstvu. 

V důraze na svrchovanou platnost zákona BOŽÍ­
ho, jemuž podléhá církev ještě ve větší míře než 
ostatní lidská sdružení, se liší nauka československé 
církve od thomisticko-katolické sociální filosofie. 
Thomismu'S nadměrně vyzdvihl zastupitelský význam 
církve jako jedinečného ústavu spásy. V jeho inter­
pretaci se církev stala pro svou prostředkovatelskou 
funkci mezi člověkem a Bohem cílem sama o sobě, 
ačkoliv tím zastínila mravní výsostnost a neúplat­
nost bytosti božské. Katolicismu Bůh sice předsta­
vuje vesmírný mocenský tribunál a zdroj veškeré 
duchovní milosti, ale účast na Božím životě zpro­
středkuje církevní in'Stituce. 

Bohosloví československé církve se vrací ,Podle 
vzoru církví reformačních k uznání nepodmíněného 
~osahu Boží vůle stejp.ě nad církví .... jako nad mravní 

e) A. Spisar: Evangelium Ježi!!e Krista a naše doba. 
Praha 1929, str. 100. 

Edice BI.h.slev XI 20 305 



bytostí každého věřícího. Též jemu představuje pří­
mavláda Boží nad celým člověčenstvem vrcholný cíl 
pozemského i nadsvětného života. K jejímu hlásání a 
uskutečňování má církev oddaně napomáhati duchov­
ní autoritou, kterou získala svou poplatností k evan­
geliu Ježíšovu. Nad autoritu církve se vyzdvíhuje 

7.,. autorita Boží, která zmnožuje náboženskou zkuše­
nosC věřícího člověka též mimo společenství církev­
ní. Církev by se stavěla Proti záměrÍlm Prozřetelnosti, 
kdyby připravovala věřící o svobodu dítek Božích, za­
ručenou jim tvůrčími příležitostmi, které jsou ovo­
cem života lásky, pravdy a odpuštění, pramenícího 
v posvěcujícím Duchu Božím. V nauce československé 
církve znovu ožívá reformační tendence, vylučující 
samospasitelnost jediné církve a neuznávající zpřed­
mětněnr omilostňujících prostředků ve svátostně 
mystickém řádu církevní instituce. Nevylučuje se 
ani možnost, že se církev může dostati do sporu 'S pří­
ka~ Božjmi., podobně jako každá jiná lidská insti­
tuce; její provinění jest však tím závažnější, že pří­
mo přispívá k porušení posvátných pout, pojících člo­
věka k Bohu. 

Thomisticko-katolická nauka usilovala o svrcho­
vanost církve nad veškerým osobním i pospolitým 
náboženským životem. Katolicismus považoval for­
mální souhlas s církevně schválenou věroučnou sou­
stavou za důležitější předpoklad osobního spasení II 

bezvadného zařazení jednotlivcova do církevního spo­
lečenství než mravně bezúhonný život zbožné duše, 
která se odvážila kriticky souditi nedostatky cír­
kevní dogmatiky a neuspokojivé, křesťanským mrav­
ním zásadám odporující chování církevních vůdců. 
Symbolické zkratky, jednostranně registrující roz­
umovou složku náboženské zkušenosti křesťanské, 
byly tradovány jako důležitější známka církevní pří­
slušnosti, než úcta k životu bližního, motivovaná věr­
ností k evangeliu Ježíšovu. Právě v tomto postoji 
vidí theologie československé církve tragický omyl 
katolického bohosloveckého typu. Z něho vyplynul 
osudný rozpor mezi církevní naukou a životní praxí, 
jehož 'Si jsou někteří katoličti. myslitelé vědomi a 

306 



v ojedinělých případech jej i statečně přiznávají.7 ) 
Theologii považuje československá církev za pru­

vodní ziev niterného náboženského života, iejž n~á 
podlamovati) nýbrž právě na0ltak prohlubovati a 
myŠlenkově usoustavňovatli.. Hlavní úkol 'nábore!!: 
ství s atm ·e ve vzrůstu díla Božího v člověčenstvu 
podle příkladu Ježíšova. Kdežto- katolicismus určuje 
obsah náboženského života příkazy církevní autority 
z vnějška, vzniká podle nauky československé církve 
víra jako dar Božího omilostnění v duchovním životě \ 
jednotlivcově za cinné s oluúčasti lidského vědomí a 
svědomí v náboženské zkušenosti. Věrouka v pojetí ' 
církve československé znamená jen přibližný a dočas­
ně stanovený pokus o vyjádření vztažnosti mezi Bo­
hem a lidskou duší. Při tom se Ježíšova náboženská 
zkušenost o Bohu jako Otel a o všelidském bratrství 
poyyšuje na normu víry a mravů. Proto se bohosloví 
takto chápané nemůže státi ani překážkou osobního 
života náboženského ani protikladem kulturního vý­
voje společenského. Theologie církve československé 
má sloužij:i ústřednímu cíli lidsk~ho životaJ který zá­
lež} v uskutečnění království Božího na zemi. N e- ~ 
ulpívá na výrazových prostředcích filosofie scholas­
tické , ani na symbolických obrazcích starokřesťan­
ských, v nichž jsou vyznání křesťanské víry vyjádře­
na na podkladě předvědeckého světového i životního 
názoru. Má učinit náboženství funkcí každodenních 
lidských závazků k Bohu i k lidem a ]goto si vzala 
~ úkol I!rozářiti soudobou r.ozum0-Y'0u i mra~í kul­
turu spektrem Kristova _ducha. 

Sociální ffilosofie katolického středověku začle­
nila křesťanskou dobročinnost do celkové skladby cír­
kevního zřízení. Třída chudých a sociálně závislých 
byla považována za nezbytnou skupinu v organisaci 
lidské pospolitosti a počítalo se 's ní jako s předmě­
tem almužnictví ve svátosti pokání. Nuzní poskytují 

7) P . Bede Jarrett upozornil v svém rozboru sociálních 
teorií středověkých na tragiku křesťanského náboženstvÍ, 
které dovedlo sice tehdejšímu člověku přiblížiti symboly. ale 
oddálilo mu smysl skutečného života. SociaI Theories oi the 
Middle Ages, str. 213. 

20· 307 



výŠťl postaveným vrstvám příležitost k záslužntm 
skutkům a prospívají dárcům svými modlitbami. Rí­
díc se tímto hlediskem, stala se katolická církev so­
ciálně konservativní mocí; nikdy jí nezáleželo na ra­
dikální přestavbě ustáleného společenského zřízení, 
které udržovalo třídy sociálně slabé ve stavu bídy, 
kulturní zaostalosti a hospodářské méněcennosti. 

Proto jest oprávněno tvrzení, že na bohoslovec­
kém pozadí katolickém nedošlo k pronikavějšímu po­
kusu o reorganisaci společenského řádu na podkladě 
důsledně uplatňovaného zřetele, který by přihlížel 
k . sociální spravedlnosti. Katolicismus se snadno uko­
lébal idealisací sociální situace. Zákonitost právních 
opatření podepíral tím, že ztotožňoval platny spole­
čensko-hospodářský pořádek s přirozeným řádem a 
že jej povýšil na průpravnou hladinu k nadpřiroze­
nému řádu Božímu. Ověřili jsme si předcházejícím 
zkoumáním, že proměna středověké církve v sakra­
mentálně-hierachickou instituci šla ruku v ruce s pře­
nesením charitativní služby z diecésních a farních 
orgánů na mnišské řády a na městské korporace, 
při vzrůstajícím vlivu živlu laického. Církev sebe sa­
mu prohlásila za ztělesnění vlády Kristovy a svou 
viditelnou instituci za ideální předobraz společen­
ského zřízení. Smazáním hranic mezi ideálním a reál­
ným útvarem v skladbě pospolitého života byla též 
odstraněna průbojná pohnutka, která by poukazem 
na nedosaženou vidinu království Božího dávala 
vzpruhu úsilí o vyšší stupeň duchovně motivovaného 
souladu mezi společenskými třídami. Katolická cír­
kev se spokojila s tím, že její pomocné orgány při­
spívaly k dočasnému odstranění nejnápadnějších pro · 
jevů společenské bídy, nepřihlížejíce k iejím příC:inám, 
nýbrž léčíce pouze povrchové příznaky sociálních 
chorob. Místo snahy, aby svět byl přetvořen zavede­
ním vlády Boží ve všech oblastech lidského života, 
přistoupilo katolictví na kompromis: Dostačilo mu. 
když se svět v cestě za královstvím Božím přizpů­
soboval vzorům a autoritě pozemské církve, která 
si osvojila přívlastek Boží zastupitelky na zemi. Ka­
toličtí myslitelé odpovídají na námitky proti thomis-

308 



tické sociální filosofii pečlivou obranou sociálně ethic­
kých zásad sv. Tomáše Aquinského. 

Thomistickou nauku o dobročinnosti hájí Robert 
Linhardt pomocí dvou hlavních důvodů.S) Především 
sám připouští, že thomismu je vzdálen rovnostářsk)T 
princip. Tomáš Aquinský neuznával potřebu sociální 
reformy ve smyslu moderních sociálně politických 
hnutí, řízených k povznesení lidových mas nebo k od­
stranění rozdílů mezi různými stavy. Tomáš naopak 
považuje rozčlenění sociálních postavení u jednotli­
vých stavů za přirozený následek hierarchického od­
stupňování u mocností nebeských i pozemských. Dále 
Linhardt soudí, že sociální reforma byla zbytečná 
v době, jež prý měla tak citlivé svědomí, že počítala 
k chudině všechny lidi, kteří si prací vydělávali svůj 
vezdejší chléb. Protiklad charity a sociální reformy, 
s nímž se setkáváme u Troeltsche při kritice thomis­
tické sociální filosofie, považuje Linhardt za nevý­
stižný, poněvadž se prý v sociální nauce Tomáše 
Aquinského jednalo v prvé řadě o teorii práce, dále 
o teorii utváření společenského řádu a konečně o 
teorii dobročinné pomoci. Tomáš prý věřil v ustavič­
ný společenský pokrok, třebaže nenutil církev, aby se 
stala jeho šiřitelkou. Místo toho vedl církev k tomu, 
aby zůstala věrná svému spasitelnému poslání a při 
něm aby se podle potřeby sama přizpůsobovala so­
ciálním změnám. 

Právě na tomto Linhardtově tvrzení si můžeme 
ověřiti tendenci k idealisaci sociální situace, jež v ka­
tolicismu zobecněla. Nepřihlíží totiž k skutečné hmot­
né povaze chudoby, kterou se vyznačovala životní 
úroveň pracujících tříd ve středověku. Jinak by ne­
mohl Tomáši Aquinskému přičítati za zvláštní záslu­
hu, že zařadil mezi chudé též sedláky a řemeslníky, 
kteří si vydělávali na svůj vezdejší chléb z holé ne­
zbytnosti. 2ili i se 'svými rodinami na tak nízké hos­
podářské hladině, že z ní pokles do stavu sociální 

8) Die Sozialprinzipien des hei1igen Thomas von Aquin. 
Freiburg 1932. 

309 



závislosti byl snadný i bez viny postiženého. Závěr 
Linhardtova dukazu, svědčící o tom, že středověká 
církev nedala podnět k hlubší reorganisaci 'společen­
ského řádu, ač k tomu měla moc duchovní i světskou, 
jen potvrzuje oprávněnost Troeltschova soudu o sta­
tické povaze katolické sociální teorie. 

Jiný významný katolický neothomista Otto Schil­
ling vychází při své obhajobě sociální nauky Tomáše 
Aquinského9 ) z toho předpokladu, že 'středověká cír­
kev vědomě uskutečňovala své sociální zásady nápra­
vou lidských srdcí, zatím co společenské instituce 
měly pro ni důležitost až v druhé řadě. Meritorně se 
shoduje 'S Linhardtem v názoru, že Tomáš Aquinský 
nevytvořil sociálně politického programu za účelem 
zlepšení lidského údělu potlačených tříd. Utěšuje se 
při tomto doznání tím, že prý sociálně filosofické zá­
sady Tomášovy nutně vedly za změněných novodo­
bých poměru k vytčení úkolu, které směřují k re­
formě společenského řádu. Jeho obhajoba To~áše 
Aquinského proti kritice Troeltschově nedopadla pře­
svědčivě. Poku'S vysvětliti Tomášuv nezájem o sociál­
ní reformu spořádanými hospodářskými poměry stře­
dověkými spočívá na sebeklamu a uspokojuje jen při 
zavřených očích. Už Schillingem přiznaná skutečnost, 
že bylo třeba změny sociální situace, aby se zlepšilo 
postavení nižších tříd pracujícího lidu, usvědčuje 
středověký katolicismus z nezpůsobilosti k tomu, aby 
na základě svých náboženslm-mravních zdroju při­
spíval k udržení jednoty křesťanské civilisace vypra­
cováním dťtmyslného programu sociálně ameliorač­
ního. 

Tomáš Aquinský byl na svou dobu pokrokovým 
sociálním myslitelem. Vynikl zvláště svou jedinečnou 
schopností zařaditi náboženské určení lidského poko­
lení do celkové skladby metafysického řádu vesmír­
ného. Ještě dnes se u něho můžeme zdokonalovati 
v přesvědčení, že žádná h9dnotn~ so<jální vymože;­
nost není na trvalo uskutlečnitelná mimo hran~~ 

9) Die Staats- und SozialIehre des heiligen Thomas von 
Aquin. Miinchen 1930. 

310 



lásky k BOhU; . v tomto smyslu b I o rávn~ně zař~- I 
zen mezi tvůrce moderního ducha. lO ) 

Z thomistické sociální teorie pr~ímá nauka církve 
československé oučku že Boží Yláda ·e~ olllektiVl!.ě 
a absolutně závaznou náboženskou skutečností. Po­
stupuje odtud ještě dále a povyšuje ideu království 
Božího na nejvyšší nábožensko-mravní hodnotu, kte­
rá jest měřítkem i znamením soudu nejen nad svět­
skou, ale i nad církevní pospolitostí. K přiblíženCvlá­
dy Boží dochází všude, kde lidé vědomě spolupracují 
s Bohem, ab řád--.I1.ravd ~avedlnosg a lásky byl 
zmocněně URlatl!ěn už na této zemi. 

Při společném lidském úsilí, aby celé člověčenstvo 
mělo podíl na charismatickém bohatství Božího živo­
ta, se nejedná theologii církve československé o mo­
censké upevnění církevní instituce, nýbrž o vzrůst 
díla Božího V i člověčenstvu. Převychovati lidskou 
Qsobnost k Božímu synovství jest hlavním úkolem 
duchovenské péče v církvi československé. Magická 
povaha svátostných prostředků byla v ní výslovně 
odmítnuta a stejně též hierarchické pojetí církevní 
výstavby. 11 ) 

Podle bohoslovecké nauky církve československé 
jest nepředstavitelné, že by bylo možno vydržovati 
chudinu almužnou, aby tím bylo dosaženo žádou­
cího prostředku k poskytování dobročinných skutků 
povahy záslužnické. Člověk jako své rávná _mravI!í 
bytost jest sám v sobě nejvyšším duchovním i sociál­
ním cílem; !!emůže proto stavem své společenské 
zuboženosti vyk@ovati třídám l~e situovaným ]?ří­
stu · k věčné blaženosti. 

Kdežto katolicismus má tím větší zájem na udrže­
ní daného společenského řádu, čím důsledněji v něm 
představují jednotlivé sociální stavy zkamenělé útva­
ry, bezpodmínečně přisluhující mocenským a dogma­
ticko-hierarchickým zájmům církevní instituce, čes-

10) V symposiu Some Makers of the Modern Spirit, vy­
daném prof. J. Macmurrayem, kde o Tomáši Aquinském 
píše M. C. ďArcy. S. J . London 1933. 

11) Dtlvodová zpráva k Učení náboženství křesťanského 
pro věřící církve československé. Praha 1931, str. 11-12. 

311 



koslovenská církev nachází měřítko, jímž posuzuje 
Er?s~nost sociální organisace mimo sebe, v ideálu 

alovstvÍBOžího. Pro ni se stává společenský řád 
mravneneudržitelným v tom okamžiku, jakmile začne 
překážeti vítězství evangelia a jakmile se postaví 
v cestu milostivé spravedlnosti soudu Božího. 

Věrností k svému učení jest československá cír­
kev vedena k tomu, aby pomáhala lidské společnosti 
k vyšší spravedlnosti, předstižené svatou a dokona­
lou vůlí Boží. To vyplývá logicky ze závaznosti, kte­
rou přičítá normě království Božího, jako duchovní 
hodnotě povahy nadindividuální, nadsociální a nad­
kulturní. Tato církev se nemůže spokojiti s almuž­
nictvím, ani s hlásáním dobročinnosti, vypomáhající 
chudým v očekávání vlastního sobeckého prospěchu. 
Její bohoslovecký-post<?Lvyžaduj~ aby došlo k pře­
ROdstatnění celéh9 ~olečenského zřízení ve shodě 
~_ kategorickým imperativem, zavazujícím všechny 
lidi k službě Bohu i bližnímu už v tomto "'pozems~m 
životě. 
-Společenský řád je projevem kultury a znakem 
ustálení mravních vztahů mezi lidmi. Církev česko­
slovenská má otevřenou cestu, aby měřila požadavky 
království Božího veškeru sociální skutečnost k pro­
spěchu lidské pospolitosti. V její theologii není místa 
pro tvrzení, že chudé budeme míti vždycky s sebou 
a že tento stav odpovídá vůli Boží. Sociální teorie 
církve československé dochází k opačnému závěru. 
Stav nedobrovolné chudoby -přináší hmotný, duševní 
i mravní nedostatek, čímž znesnadňuje .Jlřístup do 
království nebeského. Bůh počítá pří své vládě se 
spolupracímravně odolných a tělesně zdatných osob­
ností, nikoliv se živořením neduživých slabochů, od­
kázaných na cizí pomoc. Proto člověk má žíti ve svě­
!ě a smí~oužívati všech hmotných statků jako nro­
středků ke konečnému ~pro něž je Bůh stvořil. 

Sociální nauka církve ceskoslovenské zaujala roz­
hodný postoj k práci, k bohatství a k sociálnímu zá­
konodárství. Neuznává oprávněnosti žádného vyko­
řisťování. Clověk má užíti svých schopností i hmot­
nvch statků za tím účelem, aby svět byl proměněn 

312 



k odobnosti říše Boží. K tomu mohou křesťané při­
spěti svou ustavičnou, radostnou, neumdlévající a 
trpělivou prací. 

Bohatství samo o sobě jest zlem, jestliže se od­
pírá z něho pomoc trpícímu bližnímu v jeho nedQ­
statku. Bohosloví československé církve umožňuje 
rozšířiti platnost mravního zákona, pojatého v du­
chu Ježíšově, z oblasti života osobního též na pole so­
ciální organisace, aby se vyvíjela od dřívější převahy 
dílčích sobeckých zájmů k obrazu Boží spravedlnosti. 
Uznání Božího zákona má vésti v lidské llospolitosti 
Ir cílevědomé sociální politice, která n~en léčí pří­
znaky ~olečenských chorob, ale llředstihuje též jejich 

ro uknutí v samém zárodku.12
) Kdežto thomistická 

theologIe nepočítala s potřebou sociální reformy, dy­
namická idea království Božího, postavená v církvi 
československé do středu bohosloveckého i praktické­
ho zájmu, podněcuje v ní nejen lásku k bližnímu se 
zřetelem na Boha, nýbrž též uskutečňování říše 
Boží mezi lidmi, se zřetelem na konkrétní sociální 
potřeby tříd společensky závislých . 

• 

12) Dokladem rozhodného sociálně reformistického smýš­
lení v církvi československé je tato konstruktivní a pro so­
ciální postoj závazná zásada: "Lidská společnost v duchu 
evangelia Ježíšova má usilovati o spravedlivé zákonodárství 
sociální na ochranu chudých, slabých ,trpících a těžce pracují­
cích tělesně i duševně. CI Učení náboženství křesťanského. 
Zpráva o sněmu z r. 1931, str. 181. 

313 



18. 

BOHOSLOVECKÉ VÝCHODISKO PROTESTANT­
SKÉ A NAUKA ČESKOSLOVENSKÉ CfRKVE 

Při rozboru věroučného základu dvou hlavních 
theologických směrů v klasické reformaci se nám 
ujasnilo, že lutherství a kalvínství dospělo k odliš­
ným sociálně ethickým závěrům při vnímání pod­
statných skutečností společenského života. 

O stupni bohoslovecké původnosti, s níž Kalvín 
přispěl k sociální filosofň protestantismu, se mínění 
rozcházejí. Z pochybovačů o závažnosti Kalvínova 
tvořivého přínosu považuje Hans von Soden ženev­
ského reformátora za Lutherova epigona, působivšího 
za odlišných životních podmínek a obdařeného rozdíl­
ným náboženským temperamentem. Současně však 
von Soden připouští, že kalvinismus byl činorodějším 
činitelem při ovlivňování politických a hospodářských 
sil než lutheranismus. Oceňuje též kladné stanovisko 
kalvinismu k celé sociální oblasti a jeho hospodářskou 
soběstačnost, kdežto lutherství bylo příliš závislé na 
finanční pomoci státuY) 

Proti tomuto způsobu hodnocení jsme nakloněni 
k úsudku, že Kalvínova theologie vyrůstala z boha­
tosti duchovního života svého původce. Není pochy­
by o tom, že Kalvín navazoval na reformační dílo 
Lutherovo, ' nikoliv však epigonsky. Přetvářel zá-

kladní pojmy Lutherovy theologie ve výhni tvůrčího 
procesu v samostatnou věroučnou soustavu, která 
souběžně s lutheranismem formulovala reformační 
kulturu. Na tom ničeho nemění ta okolnost, že Lu­
therova zbožnost vyvěrala z duchovně mohutnějších 
zdrojů náboženské bytosti "dvakrát zrozené", než 

13) Christentum und Kultur in der geschichtlichen Ent­
wicklung ihrer Beziehungen. Tiibingen 1933. 

314 



tomu bylo u ostatních reformátoru.. Kalvínovi mu­
síme naproti tomu přičísti za zásluhu, že zpracoval 
nové kategorie reformačního náboženského typu 
v logicky souvislou bohosloveckou soustavu, čímž 
umožnil kalvinismu jeho 'světodějnou úlohu vedle 
římského katolictví. 

Systematická výstavba kalvínovského bohoslo­
veckého typu, v nÍŽ se podařilo do. značné míry vy­
rovnati protichůdné tendence osobnostní osamoce­
nosti a pospolité soudržnosti, byla příznivě oceněna 
zvláště u Troeltsche. Individualistická složka kalví­
novské theolQgi~ vycházela z učení o volenosti., 
které poskytovalo věřícím jistotu, že jim Bůh při­
soudil pro pozemskou pouť zároveň s předurčujícím 
rozsudkem životní povolání a že-odpovědným zastá­
váním povinností z něho plynoucích naplňují svrcho­
vanou vůli Boží. Kalvinismus omezoval jednostranné 
rozbujení individualistických vzruchů svou mocně vy­
vinutou složkou kolektivistickou. Vědomí s' ednoce­
nosti celého lidského okolení od vládou Boží utu­
žovalo pouto zvl:iště mezi yěřícími, kteří na základě 
své 'smlouvy s Bohem tvořili posvátnou družinu, od­
dělenou od ostatního celku lidské pospolitosti za tím 
účelem, aby v ní probojovali vítězné nastolení krá­
lovství Kristova. 

Kalvínovská ethika se pokusila určiti důsledky. 
plynoucí pro vztahy mezi lidmi z irracionální povahy 
Boží vůle. Lidé jsou ~ rovni""před mravním tribuná­
lem Boží svatosti a velebnosti. Kalvín nemá tím na 
mysli zásadu rovn""()j:)řavnosti ve smyslu novodobÝ.ch 
demokratických zásad, nýbrž rovnost yšech lidí :rp.u 
záleží v společné mravní odpovědnosti za ru.'St krá­
lovství Kristova. Společenské rozdíly mezi vládnou­
cími a sloužícími považuje za odpovídající řádu Bo­
žímu. Sodi,álně ethické zásady kalvinismu obhajo­
valy instituci otroctví, která prý představuje znevol­
něným lidem už v časnosti předehru k věčnému za­
tracení. Přece však kalvinismu'S brzdil libovůli vlád­
noucích tříd naukou o naprosté odpovědnosti člověka 
vůči Bohu za to, aby vykonával své povolání jako 
ustavičnou a věrnou službu zřetelům Božího králov-

315 



ství ve světě. Kalvinistická etb,ika vede k vyrovnání 
sociálních protikladů, jež mají být přepodstatněny 
vzhledem k přicházející říši Kristově. 

Totalitní zřetel, aby celý svět a celé člověčenstvo 
bylo podrobeno Bohu, .• ~e_projeyuje v kalvi~t~k~ 
theolo~ s podobnou duslediiostI ja:Ko v thomlsticke 
soustave. Na rozdíl od Tomáše Aquinského opustil 
Kalvín patriarchalistickou zásadu, a to s důsledným 
poukazem na skutečnost, že Bůh nikdy nepřepustil 
ani část své svrchované pravomoci nad lidstvem žád­
nému člověku ani žádnému lidskému sdruženÍ. 

V svém soudu o celkovéIll\ postoji katolictví a 
evangelictvi k sociální skutečnosti dospěl Wiinsch 
k závěru, že katolicismus je v své podstatě optimis­
tický a radostný, kdežto protestantismus pochmur­
ný a pochybovačný. Katolictví se prý blíží k Bohu 
přitakáním světu, kdežto evangelictví prý postupuje 
opačně prostřednictvím BQha k světu.14 ) Toto sche­
matické rozlišení není odůvodněno ani theologicky 
ani sociologicky. Bohoslovecká soustava thomisticko­
katolická i kalvínovsko-protestantská vedou k askesi 
tím, že každá z nich svým způsobem upírá podstat­
nou hodnotu pozemským statkům, jsou-li samy o so­
bě cílem životního snaženÍ. 

Za vrcholný úkol pozemského života určil kalvi­
nismus' aby člověk zůstal ve světě, a~v n~mPFe­
máhal poplatností k vůliJ~ožÍ démonické síly a aEY 
zužitkoval všechny ~ozemské radosti k Boží oslavě. 
"Ralvinistická efhika povýiijIa světské povolání na. 
nezbytný prostředek, s jehož pomocí člověk může 
naplňovati vrcholné cíle svého pozemskéhO' určení. 
Naproti tomu katolicismus považuje za výsostný 
ideál křesťanské životní pouti, aby člověk opustil 
svět, aby se vzdal jeho radostí a aby dostoupil při 
soustředěných úvahách o Boží podstatě v odlouče­
nosti klášterní cely k nejvyššímu stupni lidské do­
konalosti. 

Kalvínovská theologie záměrně podporovala pří­
mou účast věřících křesťanů při budování světské 

14) Evangelische Wirtschaftsethik. str. 357. 

316 • 



pospolitosti a poskytla záštitu ctnostem, které se 
uplatnily při rozvQji hospodářskéhO' individualismu. 
Katolicismus dQbýval světa, nalézaje zásobárnu du­
chQvních sil za branami svéhO' Qd světa oddělenéhO' 
církevního území; kalvinismus vycházel ze světskéhO' 
povolání jakO' bezpečnéhO' přístavu, v němž je mQžnO' 
nastQupiti cestu za královstvím Kristovým. 

Při stanQvení postQje k světu jest bohoslovecké 
východiskO' československé církve blíže kalvinismu 
než katolicismu. Také nauka tétO' církve se staví 
proti útěku z QbčanskéhQ PQVQlání dO' .Qdlehlýclt_míst, 

tera JSQU vzdálena ravidelnému živQtu, prospěš­
nému lidské pospolitosti. Ani v ní se nepQdtrhuje 
zásadní rozdíl mezi Qbcí BQží a obcí 'světskou, z ně­
hož by vyplývala nutnQst, aby se církev (ztQtQžněná 
s pozemským útvarem říše BO'ží) PQkQušela budQvati 
znovu jednotu QbQU Qblastí tím, že bude pro sebe 
uplatňQvati nárQky na nadvládu duchQvní i politic­
kQu. KatQlicismus prohlašuje kritika svátostně kněž­
ské instituce církevní za služebníka pekelných moc­
ností, které zápasí s Bohem! O' vládu nad světem. 
BohO'sloví československé církv~ zrušuje prQtiklad 
ofiIasfi světské a Qblasti zasvěcené 'ežtQ zahrnu 'e 
církevní organisaci J!O' rámce soci:liní skutečnosti. 
Království Boží, a nikQliv empirická náboženskaspo­
lečnost, znamená v něm ústřední duchovně orientač­
ní normu, rozhodující nad všemi Qblastmi sociální 
skutečnosti a ovšem též nad církví. 

Ideál králQvství BožíhO' není v nauce českQslo­
venské církve namířen proti ~větu jakO' nepřátelská 
oblast s nesmiřitelnou SO'udcQvskQU pravQmQcí, kte­
rou v-katolicismu představuje už prO' ' časný věk vůči 
nepravQvěrným a neposlušným církevní právO', 
v kalvinismu uražená velebnost BQží. Na rQzdíl od 
kalvinismu nepřiQoušj:í bohosloy!.. církve česk_O'slo­
venské, aby dO' lidské 'pQspolitosti bylO" zavedenO' na­
pětí tím! že se přístup dO' králO"vství BožíhO' řísně 
omezí jen na vyvO'lené odvěkým rO"zhodnutím StVO'­
řiteIO'v&:!!!. Vychází naO"pak ze zásady, že Bůh dal 
každému člO'věku v jehO' tělesném a duševním vyba­
vení dostatečné předpO"klady k tO'mu, aby se z duší 

317 



I věřících křesťanů vláda Boží šířila a pronikala na 
celém okrsku zemském. V hmotném světě Bůh vy­
tvořil podobný prostředek své vlády, jako v přiro­
zenosti lidské. Celý okruh sociálních vztažností má 
být učiněn poplatným vůli Boží, podobně jako mrav­
ní bytost lidských jedinců. 

Jako ostatní bGhoslovecké soustavy, odvozené 
z duchovního odkazu evangelia Ježíšova, neobeide -se 
ani nauka československé církve bez asketického 
p-etele: to jest bez požadavku ustavičné sebekázně, 
při níž nabývá v lidském životě převahy cíl duchovní 
nad záimy hmotnÝ!!!La vůle Boží nad vůlí lid~ou. 
Též s jejího zorného úhlu znamená Boží zákon více 
než zvůle člověka a lépe prospívá člověčenstvu věr­
nost k vládě Boží než bezduché užívání hmotných 
statků. A přece jest v jejím bohosloveckém výcho­
di'sku dána směrnice k přehodnocení katolického po­
jetí askese (vyžadujícího k vyššímu stupni křesťanské 
dokonalosti útěku se světa), i evangelického pojetí 
askese (v němž se předpokládá, že se křesťan vzdá 
požadavkům království Kristova jako příkazům, 
vloženým na člověka autoritou Slova Božího). Kal­
vinismus sice radil k tomu, aby člověk užíval po­
zemských statků za prostředek k výstavbě říše Bo­
ží, v níž se mělo dostati Bohu cti a slávy. Theologie 
československé církve rozumí růstu království Bo­
žího jako 'psychologickém!!.Broc~u, při něm! se mají 
všichni lidé Jllh>odobňovjttipodle příkladu Ježíšova 
svému _nebeskému Otci tím, že v jejich nitru získá 
zřetelnou převahu Boží řád pravdy, milosrdenství a 
oqpouštějí~í lásky. Československá církev nemíní bu­
dovati královstvfBoží jedině a výlučně ad maiorem 
Dei gloriam, nýbrž souběžně a neodlučitelně též ad 
maiorem animae perfectionem. Přední účel křesťan­
§.kého náboženství spatřuje v tom, aby lidi vedlo od 
pudových náklonností, jimiž je vybavují nižší stře­
~iska l~jich duševního jáství, k dokonalému obrazu 
synovství Božího, vyznačujícímu ucelenou a mravně 
zocelenou lidskou osobnost. 
- Také bohoslovecká nauka československé církve 
jest zaostřena asketicky. Ani v ní nemůže záležeti 

318 



nábožensko-mravní orientace věřících na libovolném 
uvážení, nýbrž dochází k ní ve znamení křesťanských 
symbolů kříže Kristova a kalicha české reformace. 
Evangelium JeŽÍšovo vybízí též v jejím podání ke 
změně v mravním slohu života a posiluje v lidech 
současně s odklonem od instinktivních náruživostí 
sjednocení s Bohem v duchu a v pravdě. Pohnutkou 
sebepřemáhání a sebeobětování není v ní otročení 
nepřístupnému, mravně nedůslednému a svou mocí 
zmámenému Panovníku-Hospodinovi ve smyslu Kal­
Vlnově, nýbrž naléhavá potřeba zušlechtění lidské 
přirozenosti od zkamenělosti srdce k slitovnictvíJ je-
1.!..ož dokonalý vzor má člověk v Bohu.15

) 

Při zkoumání odlišného bohosloveckého výcho­
diska v katolictví a v evangelictví vynikla nám též 
rozdílná povaha jejich postoje k dobročinnosti. Před­
ní bohoslovecký myslitel amerického protestantismu 
Reinhold Niebuhr se nerozpakuje uznati převahu ka­
tolické charity nad dobročinnosti protestantskou.16

) 

Kalvinismus podle jeho soudu zanedbal hlavně tři 
kladná hlediska, jimiž se vyznačovala středověká 
charita. Především v něm ustoupil do pozadí vztah 
ucty ke každé lidské osobnosti bez ohledu na to, zda ) 
se o ní předpokládá, že jest určena k věčnému vyvo­
lení nebo k věčnému zatracení; dále byl v kalvinis­
mu nahrazen kritický postoj katolického středověku 7 
k světským statkům obdivem k bohatství jako znám­
ce Boží přízně. A konečně cíl účinné lásky k bližnímu, 
stanovený v katolické charitě, byl oslaben tím, že 
kalvinismus příliš apodikticky prohlá:sil chudobu za 
následek osobní viny postiženého nuzáka. Niebuhr 
se zvláště obrací s kritickými výhradami proti sociál­
nímu konservatismu Lutherovu. Vytýká Lutherovi, 

16) "Následovati Krista není povinnosti jen některých, 
ale všech. Ve všech stavech, v každém povolání, při každé 
práci poctivé je možno a povinno následovat Krista tím, že 
spatřujeme cíl svftj v Bohu a usilujeme ve všech okolnostech 
života a úkolech povolání o mravní dokonalost." A. Spisar, 
Evangelium Ježíše Krista a naše doba, str. 87. 

16) The ContribuUon of Religion to Social Work. New 
York 1932. 

319 



že při své snaze, aby byla katolická pohnutka dobro­
činnosti očistěna od následků záslužnického 'Smýš­
lení, podcenil význam, kterým p'ro:mívala středověká 
svátostně mystická soustava lidské pospolitosti jako 
celku. -Proto prý musel ještě sám za svého života 
přihlížeti k odumírání ducha křesťanské charity. 
Když také jiní protestantští myslitelé soudí nepříz­
nivě o zhoršení pohnutky dobročinnosti v reformač­
ním typu křesťanském. nemůže ani překvapiti, že 
Jiří O'Brien posuzuje se svého katolického hlediska 
naprosto odmítavě následky bohoslovecké orientace 
protestantské pro teorii a praxi dobročinnostU7 ) 
Považuje za hlavní nedostatek protestantského so­
ciálně ethického postoje, že nedovedl uvésti chudobu 
v příčinnou souvislost s celkovou hospodářskou si­
tuací a že ji vysvětloval jen zcela jednostranně jako 
trestuhodný následek osobní zkaženosti. Kromě to­
hoto znevážnění chudoby reformace prý podlomila 
niterné zdroje dobrovolné pomoůi chudým tím, že 
popřela spasitelnou povahu dobrých skutků a ježto 
v hojné míře rušila charitativní zařízení středověké 
církve. O'Brien odmítl zesvětštění chudinské péče, 
které reformační myslitelé horlivě podporovali. Dob­
rodinec se prý odcírkevněním charity zbavuje "velké 
milosti a zásluhy". Následkem sekularisace dobro­
činnosti prý jen roste zbídačení chudých tříd, které 
si zvykají na pravidelnou podporu na účet společen­
ského celku. 

Nepovažujeme za oprávněné O'Brienovo tvrzení, 
že by se chudinská péče byla rozvinula k mnohem 
vyššímu stupni dokonalosti, kdyby byla zůstala od 
doby středověké vyhrazena výlučně církevní admi­
nistrativě. Pokud jde o psychologickou účinnost, byla 
ovšem působivější katolická pohnutka charity, jež 
v svátosti pokání 'Svazovala dobré skutky s dostiuči· 
něním, než protestantská zásada, že dobré skutky 
jsou pruvodnún zjevem, dotvrzujícím ospravedlnění 
z víry. V svém porozumění pro chudé jako přátele 

17) An Essay on the Economic Effects of the Reforma­
tioD. London 1923. 

320 



Boží získal katolicismus důležitý mravní podnět 
k dobročinnosti. Naproti tomu vedl individualismus 
víry v protestantismu nadlouho k přezírání bídy zá­
vislých tříd. Si nál k nezájmu 0_ sociální o~ud chu­
diny dal sám Luther svým bezI>odmínečným. odsou­
zením utlačených vrstev v selských bouřích_ a j:!O­
dobně též Kalvín povýšeným přezíráním neúspěšných 
jedinců, které považoval za oběť nelítostného hněvu 
Božího. 

Theologie Kalvínova i Lutherova vědomě odepřela 
zařaditi účinnou lásku k bližnímu jako neoddělitel­
nou součást mravního zákona. Ethika lutheranismu 
zastiňuje zájem na společném osudu všech členů lid­
ské pospolitosti sobeckým zřetelem k tomu, aby se 
jednotlivci dostalo záruky, že dojde spasení. Podob­
ně též v kalvinismu ustoupil zájem o skutečné sociál­
ní potřeby strádajícího bližního do pozadí, neboť byl 
ponořen do jedině uznávaného cíle lidského života, 
za nějž byla prohlášena oslava všemohoucího Boha. 

Svěl.E!eEstavuje v učení č(;)'skoslovenské církve RZ­
tenciální hodnotu jako 'prostředek k výsta vbě Kra­
Iovstvi Božího; proto v něm není dán -předpokiad 
k odloučení oblasti BoŽÍ a oblasti světské, který zdů­
raznila lutherovská theologie. Její theologii zůstává 
též nepřijatelným absolutní protiklad mezi nicotnosti 
člověka a mezi svrchovanou velebností. Boží; stejně 
v ní nenachází zdůvodnění snaha znevážiti význam 
lidských podniků, které nejsou jednosměrně zamě­
řeny k poctě božského majestátu. Československá 
~írkev se v své věrouce pokol,lší, aQy-I!řeklenula 
vzdálenost mezi člověkem a Bohem; vychází.I>ři tom 
z :Qřesvědčení, že Bůh si volí lidské duše za .m:íbytej{ 
k zjevování své pravdy a k zvěstování své lásk . 

Osvědčování účinné a hrdinné lásky k Bohu i 
k bližnímu tvoří osnovné pásmo Ježíšovy radostné 
zvěsti. K mravnímu stavu blahoslavenství, to zname­
ná, k dokonalému naplňování ~ožího zákona jsou 
v československé církvi stejně zavázáni všichni údo­
vé, bez ohledu pa to, jsou-li dUi!hovními nebo laiky. 
Církev československá se vrací k původnímu ethické~ 
mu smyslu evangelia lásky, jak mu rozuměli Ježíš a 

Edice BI.h.dav XI 21 321 



apoštolové. Příkazem lásky k Bohu se cítí zavázána 
i ona k obdivu, k úctě a k oslavě Boží dokonalosti, 
svatosti a velebnosti. Tuto _náboženskou povinnost 
však neodlučuje, nýbrž uvádí v organickou souvis­
lost s drul!fm mravnÍillí>říkazem evangelia, nabáda­
jícim;k dílu dobročinnosti vůči strádajícím bližním.lB

) 

Jestliže jest v učení československé církve láska 
k Bohu ústrojně spjata s postojem charity k bliž­
nímu, dostává v něm též druhé přikázání lásky svůj 
specifický, duchovně náboženský obsah. Křesťanovi 
z něho plyne úkol, .aby pečovalo ustavičné zdokona­
lování mravní bytosti své i svého bližního. V tomto 
sepětí obou dílů Ježíšova mravního zákona ve vyšší 
sjednocený útvar, v kterém nemá trpět ani láska 
k Bohu a k vůli člověku ani láska k člověku k vůli 
Bohu, jest naznačena cesta k překonání osudného 
dilematu protestantské theologie. Věřícímu údu čes­
koslovenské církve záleží na tom, aby byl spasen, 
to jes.1, aby si ve věčném životě zajistil další růst 
své osobnosti ve shodě s vůlí Boží. Nejedná se mu 
však jen o jistotu, že bude právě on sám spasen, 
poněvadž ·má stejně na srdci mravní zdokonalování 
bližních. V tomto směru překonává bohoslovecký 
směr československé církve individualistické zaujetí 
lutherovské theologie, aby se dostalo jedincům jisto­
ty spasení ppo jejich osobu. Na rozdíl od kalvinismu 
není mu Boží oslava sama o sobě vrcholným cílem 
lidského života, dokud převládá u lidí sklon k hříchu 
nad jejich schopností sjednotiti se s Bohem; pro ny­
nější údobí lidského mravního vývoje se považuje 
za neméně důležité, aby se lidé naučili spolupraco­
vati se svým nebeským Otcem podle vzoru JeŽÍšova 
na díle Božího království. lO

) 

Už v kalvinismu došlo k úsilí o soustředění svaté 
pospolitosti vyvolenců Božích, kterým se dosahovalo 
místy vysokého stupně křesťanské solidarity. Na 
druhé straně byla však kalvínovská theologie vždy 

l B) "Milovati Boha znamená sjednocovati se s Bohem 
v modlitbě, radovati se v Něm jako v Otci, obdivovati se Jeho 
dilu a hlavně činiti dobře bližním svým." Učení, str. 179. 

19) Tamtéž, str. 160 n. 

322 



nakloněna pochybovati o tom, do jaké míry mají vy­
volení rozšiřovati rozsah náboženského společenství, 
když musí počítati s tím, že část člověčenstva Bůh 
odsoudil k věčnému zatracení. Odtud vzniklo nebez­
pečí, že sociální ethos, projevující se naukou o před­
určení, bude zpravidla podněcovati k výlučné solida­
ritě mezi příslušníky té společenské skupiny, která 
o sobě na .základě svého hospodářského úspěchu 
soudí, že jest tvořena vyvolenými. Nauka o předurčení 
psychologicky disponuje k tomu, aby se v lidech 
úspěšných utvrzoval povýšenecký kom~lex a aby se 
zvyšoval pocit beznadějnosti v --iedincíchJ kteří jsou 
~ syými každodenními úzkostmi i svou zbídačelostí 
zatlačováni do životního pesimismu. Bohatci a mocní 
tohoto světa se ochotně dají přesvědčiti, že jsou ná­
strojem Boží vůle k potlačení zubožených vrstev, kte­
rým má býti zabráněno ve vzpouře proti ].lstáleným 
zřízením daného společenského řádu. Náboženství se \ 
tím dává do služeb vládnoucích kruhů a podporuje 
hospodářské výsady měšťanské třídy . 

. Protestantismus (zvláště v své kalvínské větvi) 
neuznával patologická pole v lidské společnosti za 
samozřejmý předmět sociálně amelioračního úsilí. 
Jasné znění mravního zákona, předpisujícího v J eŽÍ­
šově evangeliu lásku k Bohu a k bližnímu, kalvinis­
mus obcháZÍ tím, že charitu theopaticky zaměřuje 
jedině k cíli Boží oslavy. Kalvínovská theologie též 
málo dbala dějinné skutečnosti, že Ježíš považoval 
za své poslání zprostředkovati spásu především li­
dem, nalézajícím se v nebezpečí duchovní smrti, a že 
nemocným a hříšníkům pomáhal svou léčitelskou 
službou ve skutcích tělesného milosrdenství. Veřejné 
působení Ježíšovo, o němž přinášejí záznamy sy­
noptická evangelia, nebylo a není vhodným průkaz­
ným materiálem pro oprávněnost náboženského de­
terminismu, hlásaného Kalvínem. 

Vracejíc se pro zdroje své duchovní inspirace 
zpět k odkazu evangelia Ježíšova, v zdvih!!.ie česko­
slovenská církev v svém učení lásku k bližnímu (ať 
jest přítelem či nepřítelem, vrchností nebo ~oníženým, 
učencem nebo bloudem) za nejhlubší směrnici tvůrčí-

323 



• 

ho díla Božího v člověčenstvu. Křesťan se má právě 
nepodmínečnou a nesobeckou povahou své lásky 
k bližnímu připodobniti Bohu. Vedeni příkladem Ježí­
šovým se mají cítiti jeho následovníci zavázáni, aby 
osvědčovali svou láskyplnost a své bratrství skutky 
milosrdenství ve vztahu k trpícímu bližnímu. Bůh 
jako zosobněná odpouštějící láska 'se má státi křesťa­
novi vzorem, aby miloval spravedlivé i hříšníky. Na 
rozdíl od kalvinismu, který zdůraznil mocnost, hně­
vivost a panovačnost Boží, se navrátila českosloven­
ská církev k Bohu Ježíšovu a nade vše vyzdvihuje 
mravní vlastnosti Boží, to jest jeho spravedlnost a 
slitovnictvÍ. 

Neuzavírá tudíž tato nauka cestu k spontánní 
službě bližnímu tím, že by rozdělovala lidskou spo­
lečnost na tábor vyvolenců Božích, kteří mají vlád­
nouti a udržovati druhý tábor zatracenců v stavu 
poslušné podřízenosti. Učení československé církve 
nesmazává podstatný rozdíl mezi dobrem a zlem; !!e­
svazuje však též hříšnost, to jest stav od~oruproti 
vůli Boží, se sociálně závislou a hospodářsky poro­
benou vrstvou společenskou, s,!:ejně jako stav s~edno­
cení s Bohem nepřisuzuje jen vláánoucí skupine " vy-

~ vole~h". Vychází z přesvědčení, že každý člověk 
! musí v sobě ustavičně přemáhati náklonnost k zlému 
~ a usilovati o vyšší stupeň své podřízenosti BoŽÍm pří­
~ kazům. Tím lidé zdokonalují svou mravní bytost a 
činně napomáhají, aby byla vláda Boží v jejich du­
ších a skrze ně i ve světě stále na postupu. Pouze 
ti následovníci JeŽÍšovi, kteří se sjednocují s Bohem 
svou věrností zákonu Božímu, dospívají k duchovní­
mu blaženectví synů a dcer Božích. Blahoslavenství 
JeŽÍšova jsou pojata jako ideální předobrazy duchov­
li kultl!!)' nábožensko-mravní1 k nimž mají lidé smě­
řovati už v tomto pozemském životě) který se jim 
má~táti branou k blaženosti věčné. 

Náboženský význam ideje o království Božím byl 
v kalvinismu sice oživen; obsahuje však v sobě více 
síly přepodstatňující svět, než Kalvín sám připouštěl. 
V kalvinistické theologii se věřící setkává s Bohem 
jako s naprosto dokonalou mravní bytostí, která 

324 



předurčila osud celého člověčenstva a jejíž svrcho­
vaná vůle má být uskutečněna v lidských dějinách. 
Před 'soudnou stolicí Boží má každá světská moc a 
lidské důstojenství jen relativní důležitost. Nad vrch­
ností světskou i duchovní platí svrchovaný soud Bo­
ŽÍ. Bůh rozhoduje proti libovolným nebo proti zlovol­
ným zásahům pozemských vrchností, pokud zneuží· 
vají moci jim svěřené. Tato zásada napomáhala zrodu 
moderní demokracie, ačkoliv Kalvín sám dával před­
nost oligarchické formě vlády. 

Theokratická o~.!!njsace ~1!olečno~tiJ o~novaná 
kalvinismem, se neřídila zásadou sociální spravedl­
nosti. Vedoucí reformační bohoslovci se nezabývali 
zákonitostí společensko-hospodářských procesů, po­
něvadž bídu a sociální nesrovnalosti považovali za 
následek porušené lidské přirozenosti. Svět v jejich 
pojetí zrcadlil jeviště satans~rých sil, s nimiž( Bůh 
musí bojovati o konečné vítězství. Kalvinismus nepři­
pouštěl, že by některé společenské síly mohly býti 
samy o sobě dobré, pokud pracují k vyrovnání spo­
lečenských protikladů a potom usilují o prospěch celé 
pospolitosti. 

Kladný přínos reformační theologie k trvalému 
zlepšení sociálních vztahů spočíval v podnětech k vy­
tvoření silných mravních osobností. Thomisticko-ka­
tolickou teorii o tom, že člověk může přispěti k svému 
smíření s Bohem na základě dobrých skutků, kalvi­
nismus opustil; nahradil ji novou zásadou, že se vy­
volení k věčné spáse musí projevovati už v pozem­
ském životě věrným plněním povinností, které ukládá 
věřícímu jeho povolání. Reformační myslitelé vychá­
zeli z přesvědčení, že nejbezpečnější cesta ke zlep­
šení společenských poměrů spočívá v ustálení charak­
terové pevnosti jedinců, kteří ! projevují výtečnost 
své víry skutky sebekázně a sebepřemáhání. S tohoto 
stanoviště 'se protestantismu skutečně podařilo, aby 
ze svých niterných zdrojů přispěl k celkovému po­
vznesení sociální situace na podkladě povahové inte­
grace u svých stoupenců. Těžko se mu však mohlo 
zdařiti, aby v svých sociálně ethických důsledcích 
prolomil propast mezi ka'stou vyvolených a kastou 

325 



zatracenců, kterou dříve pomáhal utvářiti naukou 
o předurčení lidských osudů neodvolatelným rozsud,· 
kem Božím. 

Ač uznání svrchované vůle Boží nad světem a nad 
lidmi tvoří základní rys bohoslovecké nauky česko­
slovenské církve, přece nťU.>ovažuje řád královstvj ~o-

_žího z~ něco protichůdného lidské přirozegosti, nýb..!'ž 
za vlastní zákon duševního rústu od hříšných náklon­
ností kobrazu a k podobenství ~ožlmu. Mravní char­
akter člověka jest už v své přirozené tvářnosti dvoj­
značný: , duševní dědičnost spočívá nejen v sklonech 
ke hříchu, nýbrž i v způsobilosti, aby člověk dorůstal 
v syna Božího nebo v dceru Boží. Na rozdíl od kalvi­
nistického náboženského determinismu hlásá česko­
slovenská církev svobodu vůle, která lidemllmožňuje, 
!l:by' se rozhod!L~o Boh~ iak(! .prQ nejvyšší a jedině 
závazný cíl svého lidského určení. Bůh obdařil lidi 
svobodnou vůlí, jíž získávají přístup k spolupráci při 
budování říše lásky, spravedlnosti a pravdy. Vesmír­
nou obdobou mravního řádu jsou přírodní zákony, 
jimiž Bůh dosahuje svých stvořitelských záměrů. 
Království Boží nemusí býti světu ani duši lidské 
vnucováno proti přirozeným tendencím vývojovým, 
poněvadž svět i člověk docházejí plného rozvoje svých 
sil teprve účastí na díle Božím, k níž jest všechno 
stvoření puzeno logikou své účelné existence.20

) 

-!ežto se však soužití v lidské pospolitosti .:pova­
Juje za součást stvořitelského díla Božího, vede na­
!!ka církve československé k tomut aby niterná jako~t;; 
společenského řádu ~~a Ip.ěřena mravními vlastn()st­
Illi bož~ké Prozřetelnosti, to jest spravedlností., sli­
tovnictv!m, dobročinností. Spravedlnost Boží platí i 

I nad souborem zásad lidskosti, které utvářejí vůdčí 
směrnice sociální spravedlnosti. .fu>olečen:tký řád Ip.á 
sloužiti božskému plánu" aby všem lidem byl umož­
ňován růst jejich mravních bytostí. Obsahuje-li pře­

-kážky, bránící tomuto vrcholnému -účelu života, mají 

20) "Udržování a řizení světa Bohem nevylučuje zákony 
světa a svobodnou vfili člověka, ovšem v rámci vtlle Boží; 
neboť Bťth vytváří a udržuje i ty zákony i vtlli lidskou," 
Učení, str, 159, 

326 



býti odstraňovány prostředky, vedoucími k sociální 
amelioraci; při jejich volbě jest dlužno přihlížeti k to­
mu, zda jest ohrožena oblast politická, kulturní 
nebo hospodářská. Normy společenské spravedlnosti, II 
k nimž pospolitost dospěla rozborem lidských život­
ních potřeb, zobrazují v sobě stopy božské spravedli­
vosti, pokud samy neodporují náboženské zásadě lás­
ky k Bohu a k bližnímu, které mají sloužiti. 

Snaha o zlepšení mravní úrovně. lidské os olitosti 
jest v theologii československé církve zaměřena k ná­
Eravě života jednotlivcova, stejně 'ako k...Eřepodstat- 1 
nění sociálních vztahů podle Vidmy kralovstvl Božího, 
vytýčené v Ježíšově evangeliu. Člověk má usilovati 
o svou osobní spásu, to jest o dokonalé sjednocení 
své duše s Bohem. Má se však současně 'Starati o 
hmotný i o mravní osud svých druhů, kteří stejně 
s ním mají vyspěti v souladné náboženské osobnosti. 

Zásada lásky k Bohu a k bližnímu zavazuje též 
v církvi československé k skutkům milosrdenství tě­
lesného i duševního. Nestačí však pomoci trpícímu 
člověku v bídě, v nemoci, v chudobě, a dále se o jeho 
sociální osud nestarati. Společenská organisac~, která 
sice jednotlivcům náhodně vypomáhá v jejich potře­
bách, jinak je však ponechává ve stavu sociálního 
zbídačení a mravní poníženosti, nedorostla výše křes­
ťanské kultury. . Sociální dobročinnost . J!Q.sm~aná 
v duchu Ježíšově, se nemůže spokojiti s pouhým al­
mužnictvím; má plánovati růst společensky zdatných 
a mravně odolných lidských bytostí, J:drJ!verostou­
cích k nejvyšším metám lidství n~ výsh1ní BoŽÍ láskY. 
Nauka československé církve nabádá k překonání 
chudoby hmotné, kterou oslavoval monasticismus a 
k nápravě mravní zbídačelosti, kterou opovrhoval 
kalvinismus. 21) 

Reformační hnutí podmínilo rušení klášterů v pro­
testantských zemích a podněcovalo k převzetí · dobro­
činných zařízení, která zůstala dědictvím po středo-

21) "Evangelium nechce bídu, nouzi a otroctvi zachovat 
pro vždy jako řád Boží, ale chce stvořit osobnosti bohaté a 
silné, které almužny nepotřebuj!." Spisar, Evangelium, str. 100. 

327 



věké církevní charitě, do správy státních a městských 
orgánů. Protestantismus hlásal a uskutečňoval ze­
světštění charity a dal tím podnět k odcírkevnění 
novodobé sociální práce. Z toho by byl ještě nutně 
nenásledoval úpadek ducha křesťanské dobročinnosti, 
kdyby byl protestantismus nedával namnoze před­
nost bezohlednému potlačování bídy před jejím lé­
čením. Zesvětštěná dobročinnost s sebou přinášela 
nejméně jeden blahodárný účinek. Veřejné korporace 
byly postupně vedeny k uznávání svého závazku, aby 
poskytovalY"pravidelnou podporu ve prosJ)ěch chudin­
ské péče. Sekularisace sociální služby současně vedla 
k rozšíření právních nároků, které mohly vrstvy spo­
lečensky závislé uplatňovati na přispění z veřejných 
prostředků, a to v míře větší, než při ďřivější církev­
ní administrativě sociální služby. 

Nepatrný úspěch klasické reformace v organisaci 
dobročinné péče souvisel s tím, že její vedoucí theo­
logická soustava naprosto postrádala sociopatického 
zaměření k skutečným zájmům o hmotné i duševní 
blaho v oblasti celé lidské pospolitosti. Kalvinismus 
spatřoval v náboženství duchovní sílu, s jejíž pomocí 
Bůh dosahuje uskutečnění svých plánů s člověčen­
stvem. Kalvinistické ethos vylučuje domněnku, že by 
člověk směl tvořivě spoluurčovati stupeň své mrav­
ní úrovně v říši Boží. Podle kalvinistického názoru 
má náboženství sloužiti jedině k Boží oslavě; veškeré 
snahy, pramenící pouze z lidské přirozenosti, odsu­
zuje kalvinismus jako protibožské, dokud se člověku 
nedostane nadpřirozeným zásahem Božího omilost­
nění. 

Každá svobodná církev, usilující o novodobou ná­
božensko-mravní reformaci, se může poučiti i z ne­
dostatků předcházejících bohosloveckých soustav. 
Náboženství l!emůže v dnešI11~bě podceňovati vý­
znam sociální spásy a nemůže se spokojiti, budou-li 
§Paseni pouze vyvolení jedinci. Lidská pospolitost má 
být přiváděna ve svém celku pod vládu Boží, aby spo­
lečenské soužití prostoupil očisťující a posvěcující pla­
men účinné lásky k bližnímu. Ceskoslovenská církev se 
bohoslovecky orientovala na náboženském odkazu Je-

328 



žíše Krista, který jí znamená snahu "sjednotit lid­
~tvo otcovství.!ll božím !..-bratrstvím všech lidí v ie..Q.­
!lu rodinu".22) Sjednocení lidstva v rodinu Boží sou­
časně předpokládá dosažení sociálního spasení a na­
stolení vlády Boží v duších celého člověčenstva. Slou­
žiti tomuto cíli jest předním úkolem církevního spole­
čenství, které nemůže ztráceti s očí sociální a mravní 
osud tříd, nalézajících se v stavu závislosti . .sQCÍoJ;ta­
tický zřetel J?ři motivaci dobročinnosti odlišyje so­
ciální teorii československé církve od theopatického 
postoje v katolictví, který byl v prvé-řadě namířen 
k posílení církevního institucionalismu, ale též od 
theopatického postoje v kalvinismu, u něhož rozho­
doval jedině zřetel neviditelného a surrealisticky po­
jatého království Kristova. 

Při snaze přispěti k spáse lidského kolektiva, pod­
něcuje theologie církve československé k praktickému 
uskutečňování Ježíšova evangelia lásky v poměrech, 
plynoucích z vespolného soužití mezi lidmi. Nábožen­
ství nemá se projevovati jen věroukou a obřadnie­
tvím, nýbrž má se osvědčiti i v celém proudu spole­
čenského života a to ve skutcích lásky, služby a 
dobré vPle. V svém učení výslovně zdůraznila, že se 
hlásí k oběma přikázáním lásky jako k nejvyššímu 
dli svého náboženského poslání. Láska k bližnímu 
získává pečeť náboženského posvěcení, poněvadž se 
jejím prostřednictvím člověk dostává k milování Bo­
ha. Nikoliv pro lásku k Bohu se člověk snižuje k li­
dem, nýbrž !áskou k bližn~u se řibližuje k Bohu. 
Z tohoto socio]?atického Whodiska ~rá základní 
pohnutka dobročinnosti v církvi československé.23) 
Nejedná se jí o to, aby zápasem proti zdravým ten­
dencím v světské veřejné dobročinnosti zvyšovala 
svůj mocenský vliv k ovládání institucí sociální služ-

") Učeni, str. 175. 
23) "Právě láska k bližnimu musí býti vysokým ideálem, 

k němuž usilovně u sebe i u jiných pracovati jest svatou po­
vinností každého příslušníka církve československé. Boha, 
kterého nevidime, mfižeme nejsnáze a nejdokonaleji milovati 
ve svých bližních." Resoluce naukového výboru z r. 1924, 
Zpráva o I. řádném sněmu, str. 46. 

329 



by. Československá církev považuje též 'Světské orgá­
ny sociální práce za vhodný nástroj k šíření lásky a 
milosrdenství ve světě; při vybudování svých vlast­
ních zařízení pro sociální službu může navázati na 
dosavadní instituce, starající se o veřejnou dobročin­
nost. 

• 

330 



19. 

BOHOSLOVECKÉ VÝCHODISKO HUMANITÁŘ­
SKÉ A NAUKA ČESKOSLOVENSKÉ CíRKVE 

Učení československé církve se blíží humanitář­
skémuhledisku, že Bůh není svou mravní podstatou 
v rozporu s nejhlubším zdrojem lidské náboženské 
zkušenosti. A nejen to: 's humanitarianismem česko­
slovenskou církev sbližuje názor, že péče o povznesení 
životní úrovně se může státi prostředkem k účasti 
člověka na stvořitelském díle Božím, jestliže křesťan 
nezapomíná ani při vlastníph hmotn§ch zájmech na 
nutnost Slliritualisovaného a socialisovaného stano­
vistě. 24) Páteř bohoslovecké nauky československé 
církve tvoří víra v spravedlivého a v milosrdného 
Boha, jehož svatá vůle má být uskutečňována ve 
světě jako jest jí dbáno v oblasti nebeské a jehož 
mocenská svrchovanost v poměru k lidskému poko­
lení nepřesahuje hranic, které sám stanovil svým 
mravním řádem. 

S humanitarianismem se československá církev sdílí 
o přesvědčení, že Bůh obdařil lidslgm rIroz~­
nost mravním důstojenstvím, které člověku umož­

·ňuje, aby se připodobnil Bohu v mravní dokonalosti, 
~ aby pozI}ávat~mysl BoŽÍ pravdy. V důsledku toho 
jest povýšena láska k Bohu a k bližnímu na přední 
náboženskou povinnost. Bůh v humanitářském pojetí 
představuje prvního a největšího dobrodince, jemuž 

24) "Kristus je pro oduševněni života i v hledáni a do­
bývání živobY.ti. Jeho názor je žít pro vyšší ideály, uvědomo­
vati si lidské postavení duchovní v říši božího tvoření, po­
vznášeti se k sebevědomí synfi a dcer Boha tvfirce a jeho spo­
lupracovnikfi a spolutvořitelť1, povznášeti se nad hmotu a její 
sklony, nad zemi a její bláto, nad kosmos a jeho tíži, a to 
právě ve svém snaženi o denní chleba, o šat, o obydlí." K. 
Farský, Naše Postyla. Praha 1925, str. 131. 

331 



2! 

se má celé člověčenstvo podobati v svém charitativ­
ním zaujetí. 

Sociopatická tendence může však zavésti humani­
tářskou theologii k opačné krajnosti než je ta, při 
níž bohoslovecká soustava orientuje cíllá:sky k Bohu 
a k bližnímu výlučně theopaticky. Humanitarianis­
mus se totiž o~itá v nebezpeč!, že s jeho bohoslov~c­
kého stanoviště se obj~ví zbytečným svazovati urče­
ní lidského života s nadosobní a nadsvětnou moc­
ností Boha JeŽÍšova. Channingovo bohoslovecké sta­
novisko, stejně jako logická struktura bohoslovecké 
nauky, kterou nastínili československé církvi Farský, 
Spisar a Kalous, se zdají nasvědčovati tomu, že se 
může láska k Bohu a láska k bližnímu rovnovážně 
doplňovati, aniž jedna složka za:stiňuje druhou. Jsme 
si však vědomi přítomnosti atheisující tendence v hu­
manitarianřsmuJ která po ztrátě bezpečné základny 
biblického theismu snadr!o I smění mravně výsostné 
hledisko evangelia Ježíšova za květníkovou náhražktt 
náboženství lidskosti, kterou představuje positivis­
mus A. Comtea nebo humanismus Curtise W. Reesa, 
A. E. Haydona či J. H. Holmesa.25

) 

Humanitářská sociální filosofie se v nové podobě 
vrátila k universalistickému pojetí celkové společen­
ské skladby; podněcuje příslušníky všech sociálních 
vrstev, aby s pomocí výchovných prostiedků zušlech­
tili svou přirozenost k nejlepšímu rozkvětu O'sobních 
schopností, aby 'Se tím stali účastnými všech druhů 

25) Na toto nebezpečí právem upozornil F. Kovář: "Dě­
jiny života na zemi činí absurdní myšlenku, kterou hlásá. hu­
manism, že člověk, lidstvo je posledním výrazem nejlepších 
vlastností energie, konečným uvědomělým stadiem prvotního 
nevědomého impulsu a že všecka budoucnost je jen v rukách 
lidských. V člověku nejsou všecky sily. Jsou vlivy ve zkuše­
nosti, jichž se člověk nenaučil ještě ani využít, sotva je po­
znává, tim mén~, aby je ovládal. Jsou vyšší reality než člověk 
a jemu nezbývá, než je hledat, uznat a s nimi spolupracovat. 
Není člověk ani lidstvo středem a cilem, ale Bfih, není tedy 
náboženství anthropocentrické, ale theocentrické, třeba ovšem 
je pro člověka, ne pro Boha, takže člověk v něm není pro­
středkem." V článku "K základfim", Náboženská revue, roč. 
1., str. 158-159. 

332 



vymožeností, které s sebou přináší kultura tělesná, I 
rozumová, umělecká i mravní, a aby tak zabezpečili 
postupný pokrok jednotného světového názoru ve 
všelidské pospolitosti. I 

Daný společerrský řád, se sociální a s duchovní 
hierarchií jej utvářejíc!, neuznává anrhumanitárský 
směr ani theologie československé církve za trvalé a 
neměnitelné zřízení. Patriarchalismus thomistické so­
ciální filosofie vědomě opouštějí a nahrazují frater­
nalismem, v němž každý jednotlivec jako člen rodiny 
Boží jest veden k tomu, aby sdílel kolektivní odpo­
vědnost za osud svých méně šťastných druhů. To­
muto fraternalistickému postoji se dostalo zvláštního 
významu v československé církvi, kde nejen přispěl 
k zrušení ohrady, oddělující kněžský stav od věřících 
laiků, ale došel k dalekosáhlému uplatnění i v cír­
kevnÍ1n zřízení a ve všech oborech náboženského 
života. 

Jiným důsledkem humanitářského bohoslovecké­
ho typu jest, že se přisuzuje zvláštní důležitost prak­
tickému uskutečňování vlády Boží mezi lidmi. Vidina 
království Božího přestala býti abstraktním obraz­
cem, k jehož vyplnění dojde zázračným zásahem Bo­
žím na konci světa. :Přích.<>d Boží říš~ačíná Mti 
plánován v konkrétních sociálních ~ituacích které 
s sebou přináší pospolitý život v průmysluJ v poli­
tice, ve výchově a v mezinárodních vztazích. Křesťan­
skému náboženství se vytyčuje nová světodějná úlo­
ha, již má ZÍskati svými sociálně politickými zásahy, 
směřujícími k proměně veškerých společenských vzta­
hů podle příkladu lásky Kristovy, která zachraňuje 
svět ze zmatku a ze zoufalství. Také v českosloven­
ské církvi byl už vypracován první nástin zásad je­
jího sociálního poslání. 26) 

Vyrůstajíc pod přímým vlivem kalvinismu, nedo­
vedla se ani channingovská theologie oprostiti od 
přemíry individualistického zřetele v svém základním 
stanovisku k společenské reformě. Sl1okojovala se 
s E9dněcován~ mravní j>řevýchovy, čímž ~uhlasně 

28) Sociální poslání čsl. církve. Praha 1931. 

333 



navazovala na společnou křesťanskou tradici, která 
spojovala přestavbu společenského řádu se změnou 
v ~mýšlení jednotlivců. Cím pečlivěji se obracela 
k pěstování rozumem osvícené svědomitosti v lidech, 
tím byly povahy utvářené pod jejím vlivem citlivější 
k potřebě, aby bylo celé společenské zřízení zdoko­
naleno podle zásad lásky a spravedlnosti. -

Z předcházejícího rozboru náboženské motivace 
sociální služby dospíváme k poznatku, že v hlavních 
bohosloveckých soustavách dějinného křesťanství 
byla dobročinnost pečlivě teoreticky zdůvodněna. Ani 
dnes se neobejde svobodná církev, rostoucí z duchov­
ních potřeb nového věku, bez odvážného postoje ke 
všem skutečnostem společenského života, který by 
organicky vyrůstal z jejích specifických věroučných 
základů. 

Různé útvary dobročinnosti se nám jeví svým 
sociálně filosofickým založením jako praktická apli­
kace zásad křesťanské mravouky při léčení společen­
ských chorob a při úsilí o zlepšení sociálních vztahů 
v poměru mezi jednotlivci i mezi společenskými tří­
dami. K sociální službě jest třeba odborného vzdě­
lání, avšak též nábožensky motivovaIlé víry v cenu 
každé lidské duše. Sociální vědy umožňují sociálním 
pracovníkům, aby zdokonalili techniku vyšetřování 
celkové společenské situace i metodu individuální po­
moci. Důležitost křesťanského náboženství pro mo­
tivaci dobročinnosti plyne ze závažné skutečnosti, že 
všelidské bratrství se vytváří jako zjev, provázející 
náboženskou víru. 

Bez víry v svrchovanou hodnotu každého lidského 
jedince, ve vykupující sílu utrpení a v mravní dosah 
obětující se lásky nemá sociální práce hlubšího smys­
lu ani naděje na trvalejší úspěch. Úloha náboženství 
se nekončí tím, že posvěcuje dobročinné skutky, povy­
šujíc je na bohumilé dílo a na ušlechtilou službu, po­
vznášející úroveň jednotlivcova života ve společnosti. 
Jest totiž v své duchovní podstatě nenahraditelnou 
silou, z jejíhož zdroje prýští mravní přerod celé po­
spolitosti. Jen z náboženských pohnutek dovede člo­
věk pochopiti psychologiI utrpení bez zoufalství a 

334 



jest veden k tomu, aby se vcítil s bratrskou účastí 
do osudu trpícího, poníženého, strádajícího druha. 
Motivace dobročinnosti, odvozená z racionálních fo­
rem náboženského názoru, očisťuje skutky blíženecké 
sympatie od hrubého sobectví. Ani sociologická kri­
tičnost nemůže vésti nezaujatého badatele k tomu, 
aby pro některé omyly křesťanské charity .:podceňo­
val požehnané dílo milosrdenství a obětavosti, kotvící 
v lásce k Bohu a k bližnímu. 

Sociální práce by vyhynula jako uschlý strom, 
kdyby nebylo lidské pokolení nabádáno věčnými pod­
něty slitovné lásky Boží k šíření skutků nenáročné 
služby trpícím spolubratřím v potenciálním údolí 
nového království. Charitativní elán kulturních ná­
rodů jest od počátku křesťanského letopisu spásy 
zpředmětněn v bohosloveckých soustavách, odvoze­
ných z ducha Ježíšovy radostné zvěsti. Na tomto po­
znatku může též československá církev založiti snahu 
o vypracování své sociálně filosofické teorie a o vy­
budování svého charitativního díla, a to při posluš­
nosti zákona Božího i při bedlivém prozkoumání so­
ciálních potřeb utlačených tříd a společensky nepří-
způsobených jedinců. • 

• 

335 



Literatura. 

Farský Karel: CČS. Stručné informace o náboženských ná­
zorech, úkolech .a organisaci církve československé. 

2. vyd. Uspořádal F. Pokorný. Praha 1929: - Naše 
postyla. Praha 1925. 

Hnik František M.: Duchovní ideály československé církve. 
Praha 1934. 

Kovář František: Deset let československé církve. P r aha 
1930. - K základWn. Náboženská revue československé 
církve. Roč. I. 1929, str. 2- 13, 53--61, 97- 113, 145- 159. 

Spisar Alois: Evangelium Ježíše Krista a naše doba . Praha 
1929. - Ideový úkol církví v náboženské krisi dneška. 
Praha 1926. - Křesťanská věrouka v duchu církve čes­
koslovenské. Praha 1932. - Křesťanská mravouka v du­
chu církve československé. Praha 1932. 

Statečný Karel: Centrální otázky věrouky církve česko­
slovenské. Ve sborníku Naše dUo. Praha 1927, str. 7- 50. 

Urban Rudolf: O lepší výchovné cesty. Praha 1932. 

Zpráva o I. řádném sněmu církve československé, konaném 
ve dnech 29. a 30. srpna 1924 v Praze-Smíchově. Praha 
1924. 

Zpráva o I. řá.d1iém sněmu církve československé, konaném 
ve dnech 28., 29. a 30. března 1931 v Praze-Dejvicích. 
Praha 1931. 

• 

336 



Jmenný rejstřík 

Sestavila M. Hniková 



A. 
Adimantus 119. 
Adler, Herman 23. 
Achelis, Hans 98. 
Albert Veliký 126. 
Alden, Percy 8. 
Alexandr Hallský 137. 
Allard P. 98. 
Allen, Joseph Henry 294. 
Alžběta, královna anglická 

235. 
Ambrož 119, 120. 
Antonín z Florencie 134, 136, 

142, 208. 
Antonius Pius 91. 
Aristoteles 35, 115, 116, 119, 

122, 124, 126, 132. 
Arius 259. 
Armand-Delille, P. S. 48. 
Arnobius 77. 
AShley, W. J. 142, 145, 146. 
Audley 240. 
Augustin 103, 104, 107, 119, 

186, 220, 298. 

B. 
Baby, Jean 48. 
Balás\ Charles 48. 
Barnabáš 74. 
Bartlet, V. 97. 
Bavinck, Herman 201, 242. 
Baxter, R. 210-214, 230-

234. 
Becker, Howard 49. 
Bednář, R'rantišek 8, 40, 41. 
Belpaire, P. 30. 
Benedikt 144. 
Bernardin ze Sieny 137. 
Bernstein, Eduard 237. 
Berlhold z Regensburgu 136. 
Bidle Jan 293. !II 
Bigelmair, A. 98. 

22' 

Billuart 103. 
Bláha, In. Arnošt 48. 
Bloch, Kurt 48. 
Boehmer, Heinrich 242. 
Bonaventura 136, 137. 
Bouglé, C. 48. 
Bowen, C. R. 98. 
Brandt, S. 82. 
Brenz 176. 
Brinton, Crane 251. 
Bugenhagen 176. 

C. 
Cadoux 62. 
Carlyle, A. J. 151. 
Carlyle, R. W. 151. 
Carnegie, Andrew 214. 
Carpenter, Jos. Estlin 248, 

294. 
Carpenterová, Mary 285, 291. 
ClUje 62. 
Cicero, Marcus Tullius 118. 
Clay Rotha M. 151. 
Comte, August 332. 
Cooley, Charles Horton 48. 
Coulton, G. G. 147-149. 151.. 
CromweU, Oliver 236-239. 
Cy;orian, Th. Caecilius 76, 81, 

92, 93, 95. 

D. 
D'Arcy, M. C. 151, 311. 
Deardorffová, Neva R. 15. 
Denifle, Jíndřich 167. 
Descartes, René 166. 
Devíne, Edward T. 20-22. 
Dexter, Robert C. 8, 41, 48, 

294. 
Dewey, Orvme 294. 
Dickey, S. 98. 
Dionysius Alexandrijský 76. 
Dixová, Dorothea Lynde 290, 

291. 

339 



Doumergue, 1!lmile 201, 202, 
242, 

Drioux, J. 103. 
Drummond, W. H. 8. 
Duchesne 62. 
DUnnerová, Julia 39. 
Durkheim, 1!lmile 13, 48. 
Dutilleul, J. 80. 

E. 

Edwards, L. P. 98. 
Ellwood, Charles A. 14. 
Epstein, Abraham 48. 
Erasmus Roterdamský 198, 

243. 
Erdberg von 23. 
Erichson, Alfred 224. 
Eusebius z Caesaree 77, 81. 
Evangelium pOdle Marka 54, 

55, 58; podle Matouše 59-
61, 130; podle Lukáše 56, 
58, 59, 133, 138. 

F. 

Fahey, Denis 151. 
Faris, Ellsworth 48. 
Farský, Karel 331, 332, 336. 
Fenn, W. W. 248. 
Feuchtwanger, LudWig 175. 
Firmin, Tomáš 287, 293. 
Foerstl, J. N. 134, 136-138, 

142-144, 151. 
Francke 178. 
Franklin, Benjamin 213-215, 

217. 
František Saleský 181. 
Freud, S. 263. 
Frohlich, Karlfried 193, 242. 
Fuller 145. 

G. 

Giddings, H. Franklin 48. 
Gildersleeve, Basil L. 91. 
Girgensohn, KarI 178. 
Gosselin, A. 151. 
Gotze, Sofie 48. 
Grabmann, Martin 151. 
Grant, F. C. 98. 
Gray, Kirkman B. 235, 242. 
Grisar, Hartmann 242. 

340 

H. 

Hader, John J. 48. 
Hall, F. S. 20. 
Hall, Tomáš C. 194, 243. 
Harnack, Adolf 55, 62, 98. 
Hartel, G. 93. 
Haser 151. 
Haydon, A. E. 332. 
Heard, Gerald 48. 
Hiearnshaw, F. J. C. 151. 
Hedion 176. 
Hegel, Georg WiIhelm Fried­

rich 35. 
Heiler, Friedrich 98. 
Henderson, Charlell Richmond 

48. . 
Herbennann, Ch. G. 142. 
Hennann, August 178. 
Hewer, G. D. 98. 
Hewes, Amy 48. 
Heyde, Ludwig 25. 
Hippolytus 80. 
Hnik, František M. 41, 336. 
Holl, KarI 98. 
Holt, Raymond V. 8, 248. 
Holmes, J. H. 332. 
Horst, Stephan 178. 
HoWle, Samuel Gridley 285. 
Hunt, R. N. Carew 243. 
Hus, Jan 182. 

Ch. 

Chadwick, J. W. 271, 294. 
Chadwick, W. E. 99. , 
Chalupný, Emanuel 48. 
Channing, Vilém E. 247-269, 

271-279, 284--286, 288--
292, 294, 332. 

Channing, W. H. 259. 
Chaplin, F. K. 243. 
Chelčický, Petr 243. 
Chesterton, G. K. 152. 

J. 

Ihmels, Ludwig 169. 
Irenej 76, 91. 
Izaiáš 59, 137. 



J. 

Jakub, apoštol 70, 71, 79. 
Jamesová, Markéta 239, 240. 
Jan, apoštol 70. 
. Jan, Křtitel 55. 
Jarrett, B. 114, 117, 152, 307. 
Jaspers, K. 48. 
Ježíš Kristus 30, 45, 53-63, 

65-78, 80, 89, 92, 93, 103-
110, 123, 124, 130, 137, 140, 
150, 160, 165, 187, 192, 194, 
223, 227, 247, 251, 257-260, 
262, 264- 268, 280, 299, 300, 
303, 307, 319, 321-324, 328, 
331, 335. 

Joachimsen, Paul 243. 
Joannon, Pierre 16, 22. 
Johnson, A. 116. 
Jungmann, František 8. 
Justin, Mučedník 91. 

~. 

Kalous, František 332. 
Kalthoff, Albert 99, 155. 
Kalvín, Jan 155, 183-209, 

219, 220--228, 230, 242, 243, 
247, 255, 262, 314-316, 319, 
321, 323-325. 

Kant, Imannuel 35. 
Karel Boromejský 181. 
Karpf, Maurice J. 48. 
Kautsky, Karel 61, 99, 155. 
Keller, F. 152. 
Kerby, W. J. 48. 
Kieil, F. X. 99. 
Klein, Earl E. 48. 
Kliment Alexandrijský 76, 79 

--81,91. 
Kliment ŘímSký 73, 74, 79, 

87, 95, 97. 
Kochová, Lotte 27, 35, 179. 
Konstantin Veliký 75, 88. 
Kostlin 172. 
Kovář, F'rantišek 332, 336. 
Kozák, Jan B. 99. 
Kraus, A. J. J. 48. 
Krauss, J . B. 243. 
Kreutz, B. 39, 40. 
Kurschmann, Fr. 152. 

L. 

Lactantius 81, 82. 
Lake, Kirsopp 73, 74, 78, 79, 

84, 90 . 
Lallemand, Léon 49. 
Lang, August 201, 242. 
Laune, Ferris 48. 
Lee, Porter R. 29. 
Lemme 137. 
Lev X. 157. 
Liese, W. 152. 
Lilburn, Jan 236. 
Líndeman, Eduard C. 48, 49. 
Línhardt, Robert 116, 117, 

122, 152, 309, 310. 
Lobsteín, P. 194, 224, 243. 
LOhmeyer, E. 99. 
Lovejoy, Owen R. 31. 
Luther, Martin 155-174, 176 

-182, 184, 196, 201, 207, 
208, 211, 242, 243, 314, 319, 
321. . 

M. 

Macadamová, Alžběta 49. 
Mac Cunn, John 49, . 
Macek Josef 49. 
Mac Iver, Robert M. 13, 49. 
Macmurray, J. 311. 
MahUng, F. 32. 
Manicheus 119. 
Mannheim, KarI 49. 
Maritain, Jagues 166. 
Marti, Oscar Albert 243. 
Martineau, James 248, 249, 

269, 294. 
Marx, Karel 42. 
Masaryk, Tomáš G. 297. 
Masaryková, Alice 8, 14. 
Maurenbrecher, Max 152. 
Meffert, Franz 99. 
Moeler, E. 152. 
Moffatt 62. 

N. 

Navrátil, F. O. 243. 
Nicolaus 103. 
Niebuhr, Reinhold 49, 319. 

341 



o. 
O'Brien, George 152, 243, 320. 
O'Neill, James D. 142. 
Origenes 76, 80, 95. 
Ott, Adolf 124. 

P. 

Parker, Theodor 258, 278- · 
286, 292. 

Parmelee, Maurice 294. 
Pascal, R. 174. 
Pavel, apoštol 64--73, 76, 

125, 158, 186, 187. 
Peabody, F. G. 99. 
Pesch, H. 24. 
Petr, apoštol 67, 70, 109, 110. 
Platon 82. 
Pohlmann 61. 
Pokorný, František 336. 
Polligkeit, W. 16. 
Polykarp 78. 
Pristley, Josef 248, 250. 
Procházka, G. A. 8. 

R. 

Ragaz, Leonhard 42. 
Rainaldo da Piperno 136. 
Rathbone, Vilém 285, 292. 
Ratzinger, G. 145, 152, 179, 

180. 
Reckitt, M. B. 49. 
Reese, Curtis W. 294, 332. 
Reuss, Eduard 224. 
Rhegius 176. 
Rice, A. Stuart 49. 
Riggenbach 137. 
Ritschl 201, 202. 
Ritter, Gerhard 243. 
Roesler, Arnošt 170. 
Rogge, C. 99. 
Rouet de Journel, M. J. 80. 
Rousseau, Jean Jacques 166. 
Ryan, John A. 96, 116, 117, 

142, 145. 

rt. 

Řehot Veliký 119, 120. 

342 

s. 
Salomonová, Alice 25, 31. 
Seipel, Ignaz 99. 
Seligman, Edwin R. A. 116, 

151, 251. 
Seneka 118. 
Sertillanges, A. G. 152. 
Shaen, William 285. 
Simkhovitch, V. G. 99. 
Sladký, Václav 8. 
Smith, Tomáš Southwood 292. 
Socinus, Faustus 259. 
Soden von, Hans 99, 243, 314. 
Sohm, R. 99. 
Spencer, F. A. M. 99. 
Spisar, Alois 8, 297, 305, 319, 

327, 332, 336. 
Stansfield, James 285. 
Statečný, Karel 301, 336. 
Steinmann, A. 99. 
Steinweg, J. 40. 
Strathmann, H. 99. 
Swanwicková, Anna 285. 
Sylvius 103. 
Scheel, Otto 170. 
Schilling, Otto 116, 117, 152, 

310. 
Schlingensiepen, H. 243. 
Schreiber, Edmund 152. 
Schulze, Martin 198, 201, 243. 
SChumacher, Rudolf 99. 
Schweitzer, Albert 62. 

T. 

Tarrant, W. G. 288, 294. 
Tate, Henry 285. 
Tawney, R. H. 210, 241, 243. 
Terezie z Ježiše 181, 291. 
Tertullian 76, 86, 92. 
Thom, Jan Hamilton 287, 292 

-294. 
Tiffany, F. 291. 
Todd, A. J. 48, 49. 
Troeltsch, Arnošt 43, 44, 45, 

62, 117, 124, 152, 155, 169. 
170, 173, 174, 180, 196, 200, 
213, 218, 224, 229, 230, 243, 
309, 310, 315. 

Troland, L. T. 49. 
Tomáš Aquinský 103-142, 



152, 155, 163, 164, 169, 173, 
174, 211, 223, 269, 298, 303, 
304, 307-311, 316. 

Tuckerman, Josef 285, 290, 
291. 

Tufts, J. H. ll, 12. 
Tťuna, Antonin 23. 

u. 
Uhlhorn, Gerhard 62, 89, 95, 

99, 152. 
Ulrich, Friedrich 35. 
Urban, Rudolf 336. 

v. 
Vaníček, František 29, 30. 

Washburn, B. H. 49. 
Weatherall, J. H. 8. 
Webb, Sidney a Beatrice 49. 
Weber, Max 200, 208-210, 

212, 213, 21~218, 243. 
Weiss, Albert Maria 167. 
Weizsii.cker 62. 
Wendland, H. D. 243. 
Wiese von, Leopold 49. 
Wichern, Jan Jindřich 178, 

179. 
Wilbur 248. 
Winstanley, Gerrard 237. 
Wtinsch, G. 161, 164, 213-

215, 217, 243, 316. 

Y. 

Vašek, Bedřich 39. Young, Artur 241. 
Vincenc de Paula 181. 
Vischer, Eberhard 99. Z. 
Vives, J. L. 134. 

Zinzendorf, Mikuláš Ludvik 
W. 178. 

Walker, L. J. 8. Z. 
Ward, F. G. 177. 
Warfield, Benjamin 201, 242. ~ilka, František 54, 99 . 

• 

343 



Obsah 



Pfedmluva 

část úvodní. 

Sociální dobročinnost a světový názor. 

Strana 
7 

1. Pojem sociální dobročinnosti 11 
2. Popisné výměry sociální práce 17 
3. Dosah světového názoru pro výměr sociální práce 27 
4. Dobročinnost a bohoslovecké typy dějinného kfes-

ťanství. (Glosa metodologická.) 36 

Část p rv á. 

Ethos začátkť1 ktesťanského náboženství. 

5. Dobrá zvěst Ježíše Krista 
6. Pfínos apoštola Pavla. . . . 
7. OhlaS evangelia lásky v poapoštolské církvi 

Část druhá. 

Sociální filosofie katolického středověku. 

53 
64 
73 

8. Ponofení království Božího v empirické církvi . 103 
9. Sociálně hospodáfská teorie Tomáše Aquinského 116 

10. Kofeny a ovoce katolické charity 127 

Část tfeti. 

Sociální filosofie klasické reformace. 

11. Zduchovňující tón v bohosloveckém postoji Martina 
Luthera k evangeliu Ježíšovu 155 

12. Sociální dťisledky bohoslovecké soustavy . Jana 
Kalvína 182 

13. Pfedpoklady sociální dobročinnosti v kalvínovsko-
puritánském duchovním pI'ostfedí 220 

347 



Cást čtvrtá. 

Sociální filosofie novověkého humanitářstvi. 

14. Dfistojnost lidské osobnosti u Viléma E. Channinga 247 
15. Vliv humanitářské theologie na přestavbu společen-

ského řádu 270 
16. Humanitářská theologie a duch dobročinnosti . 287 

C á s t z á věr e č n á. 

Sociálně theologické předpoklady dobročinnosti s hlediska 
československé církve. 

17. Bohoslovecké východisko katolické a nauka česko-
slovenské církve 297 

18. Bohoslovecké východisko protestantské a nauka 
československé církve 314 

19. Bohoslovecké východisko humanitářské a na~a 
československé církve 331 

Jmenný rejstřík . 337 

• 

348 



František tv1. Hník 

• Pohnutky 

dobročinnosti v křesEanství 

• 
Vydala jako jedenáctý svazek 

Edice Blahoslav 

sbírky knih o náboženství a pro náboženství 

Ústřední rada církve československé 

• 
Praha 1935 

Vytiskla knihtiskárna Blahoslav 


	dobro1
	dobro2
	dobro3
	dobro4
	dobro5
	dobro6
	dobro7

